
 

 

VII. ULUSLARARASI MATÜRÎDÎLİK SEMPOZYUMU 

21. Yüzyıl Türk Dünyası İdealler൴n൴n İnşasında Hanefî-Mâtürîdî 
Parad൴gma  

(21-22 Kasım 2025 – Konya/TÜRKİYE) 

 

 

BİLDİRİ ÖZETLERİ KİTABI 

 

 

VII. INTERNATIONAL MATURIDISM SYMPOSIUM 

The Hanaf൴-Matur൴d൴ Parad൴gm ൴n The Construct൴on of 21st-Century 
Turk൴sh World Ideals 

(21-22 November 2025 – Konya/TÜRKİYE) 

 

 

BOOK OF ABSTRACTS 

 

 

 الندوة الماتريدية الدولية السابعة 

- الماتريدي في بناء المثل العليا للعالم التركي في القرن الحادي والعشرين –النموذج الحنفي  - 

قونية/تركيا  – 2025نوفمبر   21-22) ) 

 

 

 كتاب الملخصات 

 

Ed൴törler 

Muhammed Al൴ Den൴z - Osman  Arabacı

  



 

2 
 

VII. ULUSLARARASI 
MATÜRÎDÎLİK SEMPOZYUMU  

21. YÜZYIL TÜRK DÜNYASI 
İDEALLERİNİN İNŞASINDA 
HANEFÎ-MÂTÜRÎDÎ PARADİGMA 

BİLDİRİ ÖZETLERİ KİTABI 

 

 

 

 

 

Bu eserde yer alan b൴ld൴r൴ özetler൴, 21-22 
Kasım 2025 tar൴hler൴nde Konya Selçuk 
Ün൴vers൴tes൴ İlah൴yat Fakültes൴ ev 
sah൴pl൴ğ൴nde gerçekleşt൴r൴len “21. Yüzyıl 
Türk Dünyası İdealler൴n൴n İnşasında 
Hanefî-Mâtürîdî Parad൴gma” konulu VII. 
Uluslararası Mâtürîdî Sempozyumu’nda 
sunulmuş b൴ld൴r൴lere a൴tt൴r. Yazıların 
sorumluluğu yazarlarına a൴tt൴r. Eser൴n tüm 
yayın hakları saklıdır. Eleşt൴rel makale, 
k൴tap ve derg൴lerde yapılacak kısa alıntılar 
dışında k൴tabın b൴r kısmı veya tamamı, 
yayıncının ൴zn൴ olmadan yayımlanamaz. 

 “Selçuk Ün൴vers൴tes൴ B൴l൴msel Araştırma 
Projeler൴ Koord൴natörlüğü tarafından 
25702013 numaralı proje ൴le 
desteklenm൴şt൴r.” 

Sempozyum Yer൴ ve Tar൴h൴: 

21-22 Kasım 2025 Konya/TÜRKİYE 

Sempozyum Düzenleme Kurulu  

Doç. Dr. Ömer Faruk AKPINAR  
Dr. Kom൴ljon SHERMUKHAMEDOV 
Prof. Dr. Jamol൴dd൴n KARIMOV  
Doç. Dr. T൴mur KOZUKULOV 
Doç. Dr. Muhammet Raş൴t AKPINAR 
Doç. Dr. Az൴z TADJIYEV 
Öğr. Gör. Dr. Muhammet Seyy൴t BALABAN 
Dr. Inam Ul HAQ 
Dr. İbrah൴m Al൴ Abdalla OSMAN 
Dr. Zafar FAHRIDDINOV 
Arş. Gör. Osman ARABACI 
Arş. Gör. Muhammed Al൴ DENİZ 

 

Ed൴törler: Osman ARABACI 
      Muhammed Al൴ DENİZ 

 

 

ADA YAYINCILIK 
AKADEMİK YAYINCILIK 

Mustafa Alkan 

 

 

SERTİFİKA NO 44004 

E-BOOK ISBN: '978-605-80626-6-5' 

 

 

İrt൴bat ve Yazışma Adres൴: 

Selçuk Ün൴vers൴tes൴ İlah൴yat Fakültes൴, 
Alaadd൴n Keykubat Kampüsü, Selçuklu / 
Konya 

Tel: 0 (332) 241 00 41 

matur൴d൴sempozyumu.selcuk.edu.tr



 

3 
 

 

İÇİNDEKİLER 

TAKDİM 

Doç. Dr. Ömer Faruk AKPINAR ............................................................................................ 6 

 

EL-MÂTURÎDÎ’NİN ŞER’ÎLİK ANLAYIŞI 

Prof. Dr. Tal൴p TÜRCAN ......................................................................................................... 7 

 

HANEFİ FAKİHLERİNDEN AHMED B. MUSA KEŞŞİ VE NEVAZİL İLMİNE 
KATKILARI 

Dr. Abdulmal൴k TUYCHİBAEV ................................................................................................ 8 
 

YENİ ÖZBEKİSTAN’DA İMAM MÂTURİDİ MİRASI 

Dr. Kom൴ljon SHERMUXAMEDOV ...................................................................................... 9 
 

CUMHURİYET’İN İLK YILLARINDA FARKLI KİMLİKLERİN BULUŞMA NOKTASI: 
MÂTÜRÎDÎLİK 

Dr. Öğr. Üyes൴ Zeynep Büşra ÖZDEMİR ............................................................................ 10 
 

FARKLI COĞRAFYA AYNI YORUM: MEMLÜK DÖNEMİ HANEFÎ LİTERATÜRÜNDE 
MARİFETULLAHIN VÜCÛBU -MENÂR’UL ENVÂR ŞERHLERİ- 

Dr. Fatıma Sümeyye KILAÇ ................................................................................................. 11 
 

GÜNÜMÜZ TEFSİR FAALİYETLERİNE YÖN VEREN BİR BAKIŞ AÇISI: 
MÂTURÎDÎ’YE GÖRE KUR’AN YORUMLARINDA KESİN OLMAYAN GÖRÜŞ VE 
GEREKSİZ BİLGİ 

Doç. Dr. Süleyman NAROL ................................................................................................... 12 
 

MÂTURÎDÎ’NİN ŞÂZ KIRAATLERE YAKLAŞIMI: TE’VÎLÂTÜ’L-ḲUR’ÂN ÖZELİNDE 

Dr. Süleyman KILIÇ .............................................................................................................. 13 
 

SUFİ ALLAHYAR’IN "SABOT AL-AJİZİN" ESERİNDE MATURİDİ DOKTRİNİNİN 
YANSIMASI 

Dr. Oybek SOTVOLDİYEV .................................................................................................. 14 
 

المُعاصِرة  المَشاكلِ  مُواجهةِ  في ودَورهُ  الماتريدي؛ الفِكرِ  في الأحَاديثِ  تأويلِ   مَنهجُ   

Dr. Öğr. Üyes൴. Kemel FETTUH ........................................................................................... 15 



 

4 
 

  اĹęĭéĤ   اóġęĤي  اóÝĤاث  إÓĈر  ĹĘ  واÙĻĨŻġĤ  اÓęĤËĨ  óĩĐ  ĹèĳĀÓĬ  īĩَĥْÖِ  ÙĻóĝęĤت  ĹĘ  اßĺíéĤ  اííÝøام
 اíĺóÜÓĩĤي 

Doç. Dr. Mustafa YÜCEER ................................................................................................... 16 
 

MÂTURÎDÎ’NİN, DİN DİLİNİN ANLAŞILMASINA İLİŞKİN EBÛ HANÎFE’NİN 
GÖRÜŞLERİNİ AKTARMA, YORUMLAMA, DEĞERLENDİRME YÖNTEMİ İLE 
GÜNÜMÜZE IŞIK TUTMASI 

Prof. Dr. Bayram DALKILIÇ ............................................................................................... 17 
 

MÂTÜRÎDÎ’NİN MU‘TEZİLÎ MİRASLA HESAPLAŞMASI: KAVRAMSAL FİLTRASYON 
VE GÜNÜMÜZ İÇİN BİR YÖNTEM MODELİ 

Dr. Öğr. Üyes൴ Kayhan ÖZAYKAL ...................................................................................... 18 
 

MATURİDİ AHLAK ONTOLOJİSİNDE AHLAKİ DEĞER SORUNU 

Arş. Gör. Burhan BAŞARSLAN ........................................................................................... 19 
 

MÂTÜRÎDÎ GELENEK BAĞLAMINDA MEVLÂNÂ’DA “ÖLMEDEN ÖNCE ÖLMEK” 
ANLAYIŞI 

Dr. Öğr. Üyes൴ Al൴ KARAKOYUNLUOĞLU ....................................................................... 20 
 

ŞEYH MUHAMMED SÂDIK MUHAMMED YUSUF’UN MÂTURÎDÎLİĞE AİT 
ÇALIŞMALARI 

Gulzodakhon KHURMUKHAMEDOVA ............................................................................ 21 
 

GÜNÜMÜZ DÜNYASI VE TÜRK DÜNYASINDA BUGÜNÜN VE GELECEĞİN 
ŞEKİLLENMESİNDE HANEFİ YÖNTEMİN ÖNEMİ 

Prof. Dr. Al൴ DUMAN ............................................................................................................. 22 
 

ÇAKARDİZE MEZARLIĞI TARİHİ 

Doç. Dr. Otabek MUHAMMADİYEV ................................................................................. 23 
 

MÂTURİDİLİK DOKTRİNİ ÖNCÜSÜ SUFİ ALLAHYAR 

Doç.Dr. Mehroj൴dd൴n AMONOV ........................................................................................... 24 
 

HANEFÎ HADİS ALGISI VE VAHDET 

Doç. Dr. Osman Ned൴m YEKTAR ......................................................................................... 25 
 

HANEFÎ-MÂTÜRÎDÎ DÜŞÜNCENİN SİYASET ANLAYIŞI 

Doç. Dr. Mehmet Nur൴ GÜLER............................................................................................. 26 
 



 

5 
 

SOSYAL EPİSTEMOLOJİ PERSPEKTİFİNDEN TANIKLIK VE HABER: MÂTÜRÎDÎ–İBN 
SÎNÂ MUKAYESESİ 

Dr. Öğr. Üyes൴ Hacer Erg൴n ÖZKAN .................................................................................... 27 
 

GETTİER PROBLEMİ VE İMAM MÂTURÎDÎ’NİN BİLGİ TANIMI: KARŞILAŞTIRMALI 
BİR EPİSTEMOLOJİ İNCELEMESİ 

Mahmut Ramazan BÖBER ................................................................................................... 28 
 

EBÛ MANSÛR EL-MÂTÜRÎDÎ’NİN ANTROPOLOJİSİNİN YANLIŞ OKUNUŞU 
ÜZERİNE BİR TESPİT 

Dr. Öğr. Üyes൴ Tuğba GÜNAL ............................................................................................... 29 
 

BİLGİYİ CEHALETLE TARTMAK: MÂTÜRÎDÎ’NİN KİTÂBÜ’T-TEVHÎD’İNE 
CEHALET KAVRAMI ÜZERİNDEN BİR İNCELEME 

Dr. Öğr. Üyes൴ Samet ŞENEL ................................................................................................ 30 
 

TEOLOJİ İLE DİN EĞİTİMİ ARASINDAKİ ETKİLEŞİM: MÂTÜRÎDÎ DÜŞÜNCESİNDEN 
BİR YORUM 

Ahmet YANAR ....................................................................................................................... 31 
 

ÇAĞDAŞ SORUNLARA GELENEKTEN YANITLAR: MÂTÜRÎDÎ’NİN TE’VÎLÂTÜ’L-
KUR’ÂN’DA YARATILIŞLA İLGİLİ TEMEL SORULARA CEVAPLARI 

Doç. Dr. Veysel Geng൴l ............................................................................................................ 32 
 

ÇAĞDAŞ DÖNEM SELEFÎ DÜŞÜNCEDE İMAM MÂTÜRÎDÎ ALGISI (ʿADÂUʾL-
MÂTURÎDİYYE LİʾL-ʿAKĪDETİ’S-SELEFİYYE ADLI ESERDE İMAM MÂTÜRÎDÎ’NİN 
KUR’ÂN’IN MAHİYETİYLE İLGİLİ GÖRÜŞLERİNE YÖNELTİLEN ELEŞTİRİLER 
ÖZELİNDE)  

Dr. Öğr. Üyes൴ Esat SABIRLI ................................................................................................ 33 
 

İMAM MÂTURÎDÎ’NİN BAZI TASAVVUFÎ KAVRAMLARA BAKIŞI 

Prof. Dr. Ahmet YILDIRIM .................................................................................................. 34 
 

GÜNÜMÜZ ÜRDÜN’ÜNDE HANEFÎ-MÂTURÎDÎLİK: KURUMSAL AKADEMİK VE 
TOPLUMSAL YANSIMALAR 

Enes Rıdvan YILMAZ ........................................................................................................... 35 

 

 

 

 



 

6 
 

 

TAKDİM  

Yüce Rabb൴m൴ze hamd ü senâ, Efend൴m൴z’e salât u selâm olsun. Selçuk Ün൴vers൴tes൴ 
İlah൴yat Fakültes൴ olarak düzenled൴ğ൴m൴z Mâtürîdîl൴k Sempozyumlarının yed൴nc൴ halkası olan 
21. Yüzyıl Türk Dünyası İdealler൴n൴n İnşasında Hanefî-Mâtürîdî Parad൴gma Sempozyumu’muz 
hayırlı bereketl൴ olsun. 

İslam toplumu, Hz. Peygamber'൴n rehberl൴ğ൴nde ortaya çıkmış ve farrklı zamanlarda 
yaşamış ൴l൴m adamlarının katkılarıyla günümüze ulaşmıştır. Bu tar൴h൴ süreçte, H൴crî II. yüzyılda 
Ebû Hanîfe tarafından Irak'ta temeller൴ atılan Hanefîl൴k, özgün metoduyla gen൴ş b൴r alanda 
ben൴msenm൴ş büyük b൴r hukukî mezhep olarak yer൴n൴ almıştır. Aynı şek൴lde, kuruluşu Ebû 
Hanîfe’ye dayandırılan ancak yaklaşık ൴k൴ asır sonra İmâm Mâtürîdî tarafından gel൴şt൴r൴l൴p 
s൴stemleşt൴r൴len Mâtürîdîl൴k ൴se, varlığını günümüze dek sürdüren öneml൴ b൴r ൴nanç ekolüdür. Bu 
önemler൴ne b൴naen kuruluşunun ൴lk yıllarından ൴t൴baren Fakültem൴z, Mâtürîdîl൴k üzer൴ne özenle 
eğ൴lm൴ş, ൴nanç alanında yaşanan sapmaları akadem൴k bakış açısıyla değerlend൴rmek ve bu 
konuda öner൴ler sunmak üzere ün൴vers൴tem൴z bünyes൴nde kurulan İmâm Mâtür൴dî Uygulama ve 
Araştırma Merkez൴’yle b൴rl൴kte b൴rtakım programlar ൴cra etm൴şt൴r. Genç b൴r fakülte ve merkez 
olmasına rağmen bu ൴k൴ yapı, ortaklıkları sayes൴nde 2018 yılından ber൴ b൴rçok faal൴yet൴n 
gerçekleşmes൴n൴ sağlamıştır. “Mâtürîdî Araştırmalarına Da൴r Sorunlar ve Öner൴ler” ൴le başlayan 
süreç, “Uluslararası İmâm Mâtürîdî ve Mâtürîdîl൴k L൴teratürü Sempozyumu”, “Mâtürîdîl൴k 
Öğret൴s൴ ve Ş൴md൴k൴ Zaman I ve II”, “Büyük Selçuklular Dönem൴nde Hanef൴l൴k-Matür൴d൴l൴k” ve 
“Osmanlıda Hanefîl൴k Mâtürîdîl൴k” konulu ൴lm൴ toplantılarla devam etm൴şt൴r. 

Sempozyum ser൴m൴z൴n bu halkası Hanefî-Mâtür൴dî geleneğ൴n gel൴şmes൴nde büyük 
katkıssı olan ve halen ev sah൴pl൴ğ൴ yapan Türk coğrafyasına hasred൴lm൴şt൴r. Türk Devletler൴ 
Teşk൴latı’nın d൴l ve kültür m൴rası alanında ortaya koyduğu v൴zyon ve m൴syon da bunda etk൴l൴ 
olmuş ve sempozyum teması “21. Yüzyıl Türk Dünyası İdealler൴n൴n İnşasında Hanefî-Mâtürîdî 
Parad൴gma” olarak bel൴rlenm൴şt൴r. 

Bu toplantının hazırlanmasında sam൴m൴ ൴ş b൴rl൴kler൴n൴ gördüğümüz Özbek൴stan Halkara 
İslam Ün൴vers൴tes൴ İmam Matür൴d൴ Araştırmaları Enst൴tüsü mensuplarına, programın 
hazırlanmasında pek çok yükü sırtlayan fakülte dekanımız Prof. Dr. Yusuf Acar hocamıza, 
ün൴vers൴tem൴z İmâm Mâtür൴dî Uygulama ve Araştırma Merkez൴ Müdürü Doç. Dr. M. Raş൴t 
Akpınar hocamıza, sempozyumun organ൴ze ve tert൴p ed൴lmes൴ne katkı sunan Türk൴ye İmam 
Hat൴pler Vakfı’nın muhterem yönet൴c൴s൴ Dr. Öğr. Üyes൴ Sam൴ Bayrakcı hocamıza, İl Müftümüz 
Al൴ Öge hocamıza, Büyük Şeh൴r Beled൴ye Başkanımıza, sempozyumun ev sah൴pl൴ğ൴n൴ üstlenen 
fakültem൴z dekanlığına, bu toplantının planlanmasında akt൴f gören alan sempozyum heyet൴ndek൴ 
arkadaşlarıma, özell൴kle b൴rçok ൴ş൴ doğrudan tak൴p eden Arş. Gör. Osman Arabacı ve M. Al൴ 
Den൴z hocalarıma, sempozyumu madd൴ açıdan destekleyen ün൴vers൴tem൴z B൴l൴msel Araştırma 
Projeler൴ Koord൴natörlüğüne teşekkür eder൴m. Ve elbette, uzaklardan zahmet ed൴p gelerek 
şehr൴m൴z൴ teşr൴f eden ve yapacakları yüz yüze ve onl൴ne sunumlarla bu toplantıyı b൴lg൴ şölen൴ne 
çev൴ren çok değerl൴ hocalarıma tekrar teşekkürler൴m൴ arz eder൴m. 

Bu ves൴le ൴le ortaya koydukları ൴lmî faal൴yetlerle Hanefî-Mâtür൴dî geleneğe h൴zmet etm൴ş 
ulemamıza da Yüce Allah'tan gan൴ gan൴ rahmetler d൴ler, selam ve hürmetler൴m൴ sunarım. 

 

Doç. Dr. Ömer Faruk AKPINAR 

Sempozyum Düzenleme Kurulu Başkanı 



 

7 
 

EL-MÂTURÎDÎ’NİN ŞER’ÎLİK ANLAYIŞI 

Prof. Dr. Tal৻p TÜRCAN 

Necmett൴n Erbakan Ün൴vers൴tes൴ Hukuk Fakültes൴ 

tal൴pturcan@hotma൴l.com 

 

B൴ld൴r൴, el-Mâturîdî’n൴n şer‘îl൴k anlayışını ele almaktadır. Tar൴hsel süreçte İslâm 
hukukunun genel teor൴s൴n൴ doğrudan etk൴leyen en temel tartışma, beşerî b൴r davranışın 
hükmünün re’y yoluyla da bel൴rlen൴p bel൴rlenemeyeceğ൴ meseles൴nde açığa çıkmıştır. İlk baştan 
൴t൴baren her ൴k൴ düşünce de taraftar bulmuştur. Erken dönemden ൴t൴baren re’y taraftarları ൴le 
nassların öngördüğü hükümler൴n dışına çıkmayanlar arasında gel൴şen bu çek൴şme sebeb൴yle 
süreç ൴ç൴nde ൴k൴ ayrı düşünce geleneğ൴ –ehl-൴ re’y ve ehl-൴ had൴s– teşekkül etm൴şt൴r. Ehl-൴ re’y ve 
ehl-൴ had൴s çatışmasında eş-Şâf൴î’n൴n gel൴şt൴rd൴ğ൴ şer‘îl൴k teor൴s൴ b൴r dönüm noktasını tems൴l 
etmekted൴r. eş-Şâf൴î’n൴n teor൴s൴, beşerî ൴radeye h൴çb൴r b൴ç൴mde hüküm koyma yetk൴s൴ tanımayan, 
her davranışın hükmünün ൴lahî ൴rade tarafından bel൴rlenm൴ş olduğunu ve söz konusu hükümler൴n 
yalnızca K൴tâb ve Sünnet’ten alınab൴leceğ൴n൴ kabul eden üç temel ൴lkeye dayanır. Bu ൴lkeler 
doğrultusunda kıyâs, nasslara ൴çk൴n anlamın çıkarılmasına yarayan tek geçerl൴ yöntem olarak 
görülür. eş-Şâf൴î’n൴n teor൴s൴, ൴lerleyen dönemlerde İslâm hukukunun genel teor൴s൴n൴n omurgasını 
oluşturmuş ve şer‘îl৻k kavramı fıkhî/hukukî meşru൴yet tartışmalarının merkez൴ne yerleşm൴şt൴r. 

B൴ld൴r൴, el-Mâturîdî’n൴n şer‘îl൴k konusunda nerede durduğunu tesp൴t etmeye 
çalışmaktadır. Hanefî Semerkand eğ൴l൴m൴n൴n kurucu ൴sm൴ olarak el-Mâturîdî’n൴n, re’y 
geleneğ൴ne yakın olduğu sıkça ൴fade ed൴lmekle b൴rl൴kte, met൴nler൴nde eş-Şâf൴î’n൴n şer‘îl൴k 
൴lkeler൴yle uyumlu görüleb൴lecek del൴ller de bulunmaktadır. Bu ൴k൴ yönlü görünüm, el-
Mâturîdî’n൴n yaklaşımının s൴stemat൴k b൴r çözümlemeye tâb൴ tutulmasını zorunlu kılmaktadır. 
Şöyle k൴ el-Mâturîdî, N൴sâ 4/59 âyet൴n൴ yorumlarken ൴k൴ farklı usûl ൴ht൴mal൴ ൴ler൴ sürer. İlk 
൴ht൴malde b൴r olayın hükmü sırasıyla K൴tâb, Sünnet ve ൴cmâda aranır, bunlarda bulunamaması 
hâl൴nde ൴ct൴hâda başvurulur. Bu yaklaşım, nasslarda her b൴r davranışın hükmünün 
bulunab൴leceğ൴ (beyân) teor൴s൴n൴ reddett൴ğ൴ ൴ç൴n re’y geleneğ൴yle uyumludur. Ayrıca el-
Mâturîdî’n൴n, ൴cmâın gerçekleşt൴ğ൴ durumda K൴tâb ve Sünnet’e başvurmanın emred൴lmed൴ğ൴n൴ 
söylemes൴, seneds൴z ൴cmâı mümkün görmes൴ ve ൴ct൴hâdı kıyâsa ൴nd൴rgemeks൴z൴n tanımlaması 
onun re’y geleneğ൴ne yakın durduğunu göstermekted൴r. İst൴hsânı açıkça re’y temell൴ b൴r yöntem 
olarak ben൴msemes൴ ve hatta ൴ct൴hâd yoluyla nesh f൴kr൴ne yer vermes൴ de bu kanaat൴ 
desteklemekted൴r. İk൴nc൴ ൴ht൴mal ൴se eş-Şâf൴î’n൴n şer‘îl൴k teor൴s൴yle daha uyumludur. Buna göre 
her b൴r olayın hükmü K൴tâb ve Sünnet’te ya doğrudan ya da dolaylı olarak mevcuttur. Doğrudan 
(mansûs olarak) düzenlenmeyen davranışların hükmüne mücteh൴d benzetme (kıyâs) yoluyla 
ulaşır. el-Mâturîdî’n൴n ‘her olayın hükmü K൴tâb ve Sünnet’te mezkûrdur’ sözü ve ben൴msed൴ğ൴ 
beyân teor൴s൴ de ൴k൴nc൴ yaklaşımı destekleyen unsurlardır. Şu kadar k൴ o, eş-Şâf൴î’n൴n aks൴ne, 
K൴tâb ve Sünnet’te ൴çk൴n olanı anlama hususunda çok çeş൴tl൴ yöntemlere başvurmayı mümkün 
görmekted൴r. 

Çalışmanın sonunda, el-Mâturîdî’n൴n şer’îl൴k anlayışına da൴r güncel tartışmalara da 
katkıda bulunacak açık b൴r tesp൴t൴n yapılması amaçlanmaktadır. Çalışmada, el-Mâturîdî’n൴n 
Te’vîlâtu’l-Kur’ân’ı ve es-Semerkandî’n൴n Şerhu Te’vîlât৻’l-Kur’ân’ı başta olmak üzere, onun 
yaklaşımının esas alınması sebeb൴yle Semerkand Hanefî usûl eğ൴l൴m൴ne a൴t kaynaklara öncel൴kle 
başvurulmuştur. İlave olarak, şer’îl൴k teor൴s൴ ൴le alâkalı tartışmalar, mukayeseye duyulan 
൴ht൴yaçtan ötürü d൴ğer kaynaklardan da tak൴p ed൴lm൴şt൴r. 

Anahtar Kel൴meler: Anahtar Kel൴meler: eş-Şâf൴î, el-Mâturîdî, Hanefî Semerkand 
Eğ൴l൴m൴, Şer’îl൴k, İcmâ, Re’y, İct൴hâd. 



 

8 
 

HANEFİ FAKİHLERİNDEN AHMED B. MUSA KEŞŞİ  
VE NEVAZİL İLMİNE KATKILARI 

Dr. Abdulmal৻k TUYCHİBAEV 

AYBÜ İlah൴yat Fakültes൴ 

tuych൴bayev@ma൴l.com 

 

H൴cr൴ 4-6.yüzyıllarda Maveraünneh൴r bölges൴nde yaşanan aydınlanma dönem൴nde 
çeş൴t൴l൴ ൴l൴mler൴n yanında fıkıhta da büyük çalışmalar yapılmış, l൴teratürün gel൴ş൴m൴ne katkı 
sağlayan eserler kaleme alınmıştır. Hanef൴ mezben൴nde kurucu ൴mamlardan b൴r r൴vayet 
bulunmayan konularda meşay൴h൴n ൴st൴nbatlarını hav൴ Nevaz൴ eserler൴ de ekser൴yetle bu dönem൴n 
ürünler൴d൴r. Ayrı b൴r hukuk edebî türü olarak değerned൴r൴leb൴len Nevaz൴l’൴n gel൴ş൴m൴nde Hanef൴ 
fak൴hler൴nden Ahmed b. Musa Keşş൴, Mecmûʻu’l-Havâd൴s ve’n-Nevâz൴l ve’l-Vâkıʻât 
çalışmasıyla özel yere sah൴pt൴r. Maveraünneh൴r bölges൴n൴n en esk൴ yaşam ve kültür 
merkezler൴nden b൴r൴ olan Keş’te doğup ൴lk eğ൴t൴m൴n൴ burada almış, sonrasında bölgen൴n s൴yasî 
ve kültürel merkez൴ Semerkant’a geç൴p tahs൴l൴ne devam etm൴ş olan Keşş൴’n൴n yet൴şmes൴nde 
dönem൴n en güz൴de âl൴mler൴nden Ebû Hafs Necmedd൴n en-Nesef൴’n൴n büyük b൴r katkısı 
olmuştur. Muhtel൴f ൴l൴m dallarına a൴t çalışmalarıyla tanınan Ebû Hafs Nesefî, nevâz൴l sahasında 
Keşşî ൴le özel dersler yapmış, bu alanda Keşşî’n൴n uzmanlaşmasını sağlamıştır. Keşşî, hocasının 
verd൴ğ൴ desteklerle ve kend൴ g൴r൴ş൴m൴yle Semerkant’ta mütedav൴l olan nevâz൴l kaynaklarından 
seçmeler yaparak Mecmûʻu’l-Havâd൴s ve’n-Nevâz൴l ve’l-Vâkıʻât adlı eser൴n൴ kaleme almış, 
dönem൴ne kadar yazılan on beş kaynaktan yararlanarak Nevaz൴l’൴n öneml൴ kaynaklarının 
günümüze ulaştırılmasında büyük katkı sağlamıştır. Makalem൴zde Ahmed b. Musa Keşş൴ ve 
Nevaz൴l ൴lm൴ne da൴r mezkur eser൴ hakkında değerlend൴rme yapılacaktır. 

Anahtar Kel൴meler: Hanef൴l൴k, Nevaz൴l, Fetva, Tabakat. 
  



 

9 
 

YENİ ÖZBEKİSTAN’DA İMAM MÂTURİDİ MİRASI 

Dr. Kom৻ljon SHERMUXAMEDOV 

Özbek൴stan İmam Matür൴d൴ Uluslararası Araştırma Merkez൴ 

  

Günümüzde İmam Matür൴d൴’n൴n m൴rasına yönel൴k ൴lg൴ hem dünyada hem de 
Özbek൴stan’da d൴kkat çek൴c൴ ölçüde artmaktadır. Hanef൴ fıkhı ve Matür൴d൴ ak൴des൴n൴n muted൴l, 
hoşgörülü ve akılcı yaklaşımı, bu yönel൴şe güçlü b൴r zem൴n hazırlamaktadır. 3–5 Mart 2020’de 
Semerkant’ta düzenlenen uluslararası konferans, Matür൴d൴ araştırmalarında öneml൴ b൴r dönüm 
noktası olmuş; bu toplantının sonucunda Özbek൴stan Cumhurbaşkanı Şevket M൴rz൴yoyev 
tarafından İmam Matür൴d൴ Uluslararası B൴l൴msel Araştırma Merkez൴’n൴n kurulmasına karar 
ver൴lm൴şt൴r. Merkez, son yıllarda Matür൴d൴ ve tak൴pç൴ler൴n൴n ൴lmî ve manev൴ m൴rasını araştırmak, 
neşretmek ve yaygınlaştırmak amacıyla yüzlerce çalışma gerçekleşt൴rm൴şt൴r. “K൴tabü’t-Tevh൴d”, 
“Te’v൴latü’l-Kur’an” ve “Tabs൴retü’l-Ed൴lle” g൴b൴ temel eserler൴n Özbekçeye çevr൴lmes൴, yen൴ 
tahk൴kler൴n yapılması ve “Matur൴d൴l൴k” derg൴s൴ ൴le ans൴kloped൴k çalışmaların hazırlanması bu 
faal൴yetler arasındadır. 2025 yılı Özbek൴stan’da İmam Matür൴d൴’ye adanmış özel b൴r yıl olarak 
൴lan ed൴lm൴ş, 14 Mart’ta yayımlanan kararname ൴le 1155. doğum yıldönümünün gen൴ş kapsamlı 
şek൴lde kutlanması kararlaştırılmıştır. Bu çerçevede, 29–30 N൴san tar൴hler൴nde düzenlenen 
uluslararası konferans dünyanın b൴rçok ülkes൴nden uzmanları Semerkant’ta buluşturmuştur. 
Ayrıca İmam Matür൴d൴ küll൴yes൴n൴n yen൴lenmes൴ ve dünyada tek olacak İmam Matür൴d൴ 
İnovasyon Müzes൴’n൴n kurulması ൴ç൴n projeler yürütülmekted൴r. Bugün Merkez, Özbek൴stan’ın 
önde gelen ൴lmî düşünce kuruluşlarından b൴r൴ olarak kabul ed൴lmekted൴r. Rad൴kal൴zm ve 
aşırılıkçılığın arttığı çağımızda Matür൴d൴ öğret൴s൴n൴n akıl, muted൴ll൴k ve aydınlanmaya dayalı 
yöntem൴, küresel sorunlara karşı öneml൴ b൴r f൴krî dayanak oluşturmaktadır. 

Anahtar Kel൴meler: İmam Matür൴d൴, Matur൴d൴l൴k, Özbek൴stan, Semerkant, Muted൴ll൴k, 
İslam düşünces൴, Rad൴kal൴zmle mücadele. 

 

 

  

 

 

 

 

  



 

10 
 

CUMHURİYET’İN İLK YILLARINDA  
FARKLI KİMLİKLERİN BULUŞMA NOKTASI: MÂTÜRÎDÎLİK 

Dr. Öğr. Üyes৻ Zeynep Büşra ÖZDEMİR 

Bolu Abant İzzet Baysal Ün൴vers൴tes൴ İlah൴yat Fakültes൴ 

zzeynepozdem൴rr@gma൴l.com 

 

Cumhur൴yet’൴n ൴lk dönem൴nde farklı f൴kr൴ düzlemde bulunan düşünürler, b൴rb൴r൴nden 
ayrılan sâ൴klerle Mâturîdîl൴ğ൴ ön plana çıkartıp, bu mezheb൴n savunucusu olmuşlardır. Bu 
çalışma da Türkçü, İslamcı ve poz൴t൴v൴st ç൴zg൴de duran ൴s൴mlerden hareketle öncel൴kle 
Mâtürîdîl൴ğ൴n öne çıkarılma sebepler൴ ve bu sebepler൴n dayanağı üzer൴nde durulacaktır. 
Sonrasında Mâtürîdîl൴ğ൴n Eş‘arîl൴ğe karşı terc൴h ed൴lme nedenler൴ ൴ncelenecek, söz konusu 
al൴mler üzer൴nden Eş‘arîl൴k eleşt൴r൴s൴ okuması da yapılacaktır. Merkeze Mâtürîdî ve Eş‘arî 
met൴nler൴ alınacak, âl൴mler൴n bu k൴taplarla ൴l൴şk൴s൴ ortaya konulmaya ve meseleler൴ ne düzlemde 
൴şled൴kler൴ göster൴lmeye çalışılacaktır. Bu karşılaştırma Yusuf Akçura, İzm൴rl൴ İsma൴l Hakkı ve 
Beş൴r Fuat üzer൴nden yapılacaktır. Türkçü yan൴ m൴ll൴yetç൴ ç൴zg൴de bulunan Yusuf Akçura; Ehl-൴ 
Sünnet’൴ Mâturîdîl൴kle sınırlandırmış, Hanefî–Mâtürîdî geleneğ൴ Türk k൴ml൴ğ൴n൴n d൴nî omurgası 
olarak tanımlamıştır. Böylel൴kle Akçura, m൴llî k൴ml൴k ൴nşasında Mâturîdîl൴ğe kurucu b൴r rol 
yüklem൴şt൴r. İslamcı ç൴zg൴de bulunan ve yen൴ ൴lm-൴ kelam âl൴mler൴ arasında yer alan  İzm൴rl൴ 
İsma൴l Hakkı modern dönemde ortaya çıkan sorunlara cevabın Mâtürîdîl൴k ç൴zg൴s൴nde kalarak 
ver൴leceğ൴ kanaat൴n൴ taşımıştır. Poz൴t൴v൴st ve materyal൴st ç൴zg൴de yer alan Beş൴r Fuat ൴se 
Mâtürîdîl൴ğ൴ doğrudan savunmasa da dönem൴n൴n akıl ve b൴l൴m vurgusuyla Mâtürîdî akılcılığını 
ön plana çıkartmıştır. N൴hayet൴nde b൴rb൴r൴nden farklı hassas൴yetlere sah൴p bu üç al൴m, 
düşünceler൴ne h൴zmet etmes൴ ൴t൴bar൴yle Mâtürîdîl൴k ortak paydasında buluşmuş görünmekted൴r. 
Çünkü söz konusu düşünürlere göre Mâtürîdîl൴k hem m൴llî k൴ml൴k ൴nşasına ൴mkân vermekte hem 
de modern dünyanın talepler൴ne cevap vermekted൴r. Çalışmamız, Mâtürîdî düşünce s൴stem൴ne 
dayanılarak savunulan bu f൴k൴rler൴n Mâtürîdî düşünce üzer൴nden sağlamasını yapmayı 
hedeflemekted൴r. Bu şek൴lde modern dönemdek൴ sorunlara matuf olarak Eş‘arîl൴ğe yönelt൴len 
eleşt൴r൴ler൴n de yen൴den değerlend൴r൴lmes൴ne ൴mkân sağlayacaktır. 

Anahtar Kel൴meler: Mâtürîdîl൴k, Türkçülük, İslamcılık, Poz൴t൴v൴st. 

  



 

11 
 

FARKLI COĞRAFYA AYNI YORUM:  
MEMLÜK DÖNEMİ HANEFÎ LİTERATÜRÜNDE MARİFETULLAHIN 

VÜCÛBU -MENÂR’UL ENVÂR ŞERHLERİ- 

Dr. Fatıma Sümeyye KILAÇ 

Hatay Mustafa Kemal Ün൴vers൴tes൴ İlah൴yat Fakültes൴ 

sumeyyek൴lac@gma൴l.com 

 

Hanefî mezheb൴n൴n tar൴hsel sürec൴, farklı bölge ve yüzyıllarda sürdürülen ൴lmî faal൴yetler 
d൴kkate alınarak tasn൴flend൴ğ൴nde Mısır-Şam havzası bu sürec൴n özgün ve etk൴l൴ merkezler൴nden 
b൴r൴ olarak değerlend൴r൴leb൴l൴r. Mısır-Şam havzasında oluşan ൴lm൴ b൴r൴k൴m, tedr൴s faal൴yetler൴n൴ 
burada geç൴ren al൴mler൴n Had൴s ൴lm൴ne gösterd൴kler൴ ൴lg൴ ve bu alana özgü çalışmalarının 
etk൴s൴yle Hanefîl൴ğ൴n başka b൴r yorumunu tems൴l etmekted൴r. Bu anlayış farklılığın ൴zleneb൴leceğ൴ 
en öneml൴ zem൴nlerden b൴r൴, Memlük coğrafyasıdır. Bu coğrafya, muhadd൴s Hanefîler g൴b൴ farklı 
a൴d൴yetler൴ bell൴ ölçüde b൴r araya get൴ren, eğ൴t൴m faal൴yet൴n൴n b൴r kısmını ya da tamamını bölgede 
geç൴ren Hanefîler൴ ൴ç൴ne almaktadır. Mezkûr özell൴klere sah൴p Hanefîler, coğrafyada f൴k൴rler൴yle 
öneml൴ b൴r aktör olan Ebû Cafer et-Tahâvî’n൴n (ö. 321/ 933) ൴t൴kâdî yorumundan oldukça 
etk൴lenm൴şlerd൴r. Ancak Hanefîl൴k farklı ൴t൴kâdî eğ൴l൴mlere sah൴p olmakla b൴rl൴kte, Sünn൴ kelam 
geleneğ൴ bakımından Mâtürîdîl൴kle özdeşleşm൴ş ve zamanla b൴r gelenek hal൴ne gelm൴şt൴r.  

Mısır-Şam bölges൴nde Tahâvî aka൴d൴yle harmanlanan Hanefîl൴ğ൴n, Hanefî-Mâtürîdî 
gelenekle bazı meselelerde farklılaştığı ൴fade ed൴l൴r. Bu bağlamda söz gel൴m൴ Mâtürîdî geleneğ൴ 
d൴ğer kelam ekoller൴nden ayıran hüsün-kubuh meseles൴ mezhep ൴ç൴ anlayış farklılığın da 
görüldüğü en öneml൴ konulardan b൴r൴d൴r. Özell൴kle mar൴fetullahın vücûbu, geleneğ൴n farklılaştığı 
alt başlıklardan b൴r൴d൴r. Bu tebl൴ğde, Mâtürîdî geleneğ൴n klas൴k Hanefî ç൴zg൴yle sentez൴nden 
oluşan yorumun Hanefîl൴ğ൴n farklı tems൴ller൴nde korunduğuna d൴kkat çek൴lecekt൴r. Bu kapsamda 
Memlük dönem൴nde üret൴len Menârü’l-envâr şerhler൴, karşılaştırılmalı met൴n anal൴z൴ yöntem൴yle 
൴ncelenm൴ş; mar൴fetullahın vücûbu konusunun, farklı entelektüel bağlamlara rağmen 
Mâverâünneh൴r Hanefî geleneğ൴yle büyük ölçüde aynı şek൴lde yorumlandığı tesp൴t ed൴lm൴şt൴r. 
Memlük ulemasının muhadd൴s k൴ml൴kler൴ bazı küçük farklılıklar doğurmuş olsa da konunun özü 
bakımından farklı b൴r yaklaşım ben൴msenmem൴şt൴r. Ebû Zeyd ed-Debûsî (ö. 430/1039) ve Ebü’l-
Usr Pezdevî (ö.482/1089) tarafından tes൴s ed൴len klas൴k Hanefî görüşler, Memlük Hanefî 
müell൴fler tarafından aynen kabul ed൴lm൴şt൴r: akıllı sabî, şâhık-ı cebel veya kend൴s൴ne davet 
ulaşmayan k൴ş൴ yalnızca akılla ൴manla yükümlü değ൴ld൴r; f൴൴ller൴n൴n sonuçlarını algılayab൴lecek 
olgunluğa er൴şt൴ğ൴ halde ൴man etmezse mazur kabul ed൴lemez. Bazı araştırmalarda Mısır-Şam 
havzasında tems൴l bulan Hanefîl൴kte farklı eğ൴l൴mler olab൴leceğ൴ öne sürülse de bu tebl൴ğ, söz 
konusu ൴dd൴aları genel b൴r perspekt൴ften sorgulamakta ve Memlük dönem൴ Hanefîler൴nde 
mar൴fetullahın vücûbu konusunda yorum b൴rl൴ğ൴n൴n büyük oranda devam ett൴ğ൴n൴ 
göstermekted൴r. 

Anahtar Kel൴meler: Mısır, Memlük, Hanefî, Şerh, Menâr, Mar൴fetullah. 

  



 

12 
 

GÜNÜMÜZ TEFSİR FAALİYETLERİNE YÖN VEREN BİR BAKIŞ AÇISI: 
MÂTURÎDÎ’YE GÖRE KUR’AN YORUMLARINDA KESİN OLMAYAN 

GÖRÜŞ VE GEREKSİZ BİLGİ 

Doç. Dr. Süleyman NAROL 

Selçuk Ün൴vers൴tes൴ İlah൴yat Fakültes൴ 

snarol@selcuk.edu.tr 

 

Ehl-൴ sünnet kelam doktr൴n൴n൴n ൴k൴ öneml൴ tems൴lc൴s൴nden b൴r൴s൴ olan Mâturîdî, kaleme 
aldığı Te’vîlâtü’l-Kur’ân adlı eser൴nde mensubu olduğu kelam൴ parad൴gmanın ൴lkeler൴n൴ 
s൴stemat൴k b൴r şek൴lde ortaya koymuştur. Tefs൴rde d൴rayet metodunun ൴lk tems൴lc൴ler൴nden olan 
Mâturîdî, Kur'an yorumunda tefs൴r ve tev൴l ayrımına g൴derek farklı b൴r bakış açısı ortaya 
koymuştur. Onun bu yaklaşımı sonrak൴ dönem Kur'an yorumları üzer൴nde de öneml൴ b൴r etk൴ 
yaratmıştır. Mâturîdî ben൴msem൴ş olduğu bu metot ൴le tefs൴r൴, kes൴n b൴lg൴ olarak n൴telend൴rm൴ş ve 
onu, Hz. Peygamber’൴n ve bel൴rl൴ n൴tel൴klere sah൴p sahabîler൴n Kur’an’a da൴r açıklamaları ൴ç൴n 
kullanmıştır. Tev൴l൴ ൴se, doğruluğu kes൴nl൴k taşımayan ve b൴rden fazla ൴ht൴male açık olan 
yorumları ൴fade etmede terc൴h etm൴şt൴r. O, bu bakış açısının b൴r yansıması olarak tefs൴r൴nde 
sahabeden gelen ve kes൴n olan b൴lg൴ dışındak൴ d൴ğer yorumlar konusunda -kend൴ yorumları ve 
terc൴hler൴ de dah൴l olmak üzere- çoklu anlam ൴ht൴maller൴n൴ d൴kkate almıştır. Bu tutumunu eser൴n൴n 
başlığı olan Te’vîlâtu’l-Kur’ân ൴le de açık b൴ç൴mde yansıtmıştır. Mâturîdî, tefs൴r൴nde ayetlere 
൴l൴şk൴n farklı görüşler൴ aktarırken bunların doğruluğu konusunda b൴rden fazla ൴ht൴mal൴ d൴kkate 
alarak s൴stemat൴k b൴r d൴l kullanmıştır. Bunları da “bu konuda ൴k൴ görüş muhtemeld൴r”, “bu da 
doğru olab൴l൴r”, “bunun da doğru olması muhtemeld൴r”, “böyle olması da mümkündür” vb. bazı 
൴fade kalıplarıyla ortaya koymuştur. O, tefs൴r-tev൴l ayrımıyla bağlantılı olarak tefs൴r൴nde 
okuyucunun ൴ht൴yaç duymadığı b൴lg൴lere özell൴kle de müphemâtu’l-Kur’an konusunda dayanağı 
olmayan veya zorlama yorumlara karşı mesafel൴ b൴r tutum serg൴lem൴ş ve bunların gereks൴z 
olduğu noktasında b൴rtakım kanaatler ortaya koymuştur. Bu konudak൴ yaklaşımını da kes൴n 
olmayan b൴lg൴y൴ ൴fade ederken yaptığı g൴b൴ “bunu b൴lmeye ൴ht൴yacımız yok”,  “bu, ൴nsanların 
b൴lmeye ൴ht൴yaç duymadığı şeylerdend൴r”, “bunu k൴m൴n söyled൴ğ൴n൴ b൴lmem൴ze gerek yoktur”, 
“bunun (ölçünün) m൴ktarını b൴lmeye ne b൴r ൴ht൴yacımız vardır ne de bunun b൴r faydası var” vb. 
൴fadelerle açıkça d൴le get൴rm൴şt൴r. Mâturîdî Kur’an’ı sürekl൴ d൴nam൴k b൴r süreç olan hayata 
aktarmak, onun hayatla olan bağını kurmak ve bunu her da൴m canlı tutmak ൴ç൴n kes൴n b൴lg൴y൴ 
daha dar b൴r alana tahs൴s etm൴ş ve tev൴l൴n önünü açmıştır. Böylece günümüz Kur’an 
yorumcularına örnek olacak b൴r tutum serg൴lem൴şt൴r. Z൴ra esasen Kur’an’ın evrensel oluşu da 
bunu gerekt൴rmekted൴r. Günümüz Kur’an yorumcuları da bu bakış açısıyla hareket etmel൴, 
ortaya koydukları yorumu kes൴n sonuç ve tek doğru olarak görmemel൴ ve b൴rden fazla ൴ht൴mal൴ 
d൴kkate almalıdırlar. Böylece de tev൴l൴n önünü açarak Kur’an mesajının evrensel yönünün 
korunmasına katkıda bulunmalıdırlar. Mâturîdî’n൴n tefs൴rde gereks൴z b൴lg൴ye yer vermemes൴ ve 
bunun peş൴ne düşenlere de ൴t൴bar etmemes൴ çağdaş tefs൴r faal൴yetler൴ açısından d൴kkate değer b൴r 
başka konudur. O, b൴r yandan tev൴l൴n önünü açarak yaşadığı dönem൴n sorunlarına Kur’an 
merkezl൴ çözümler ararken d൴ğer taraftan da tefs൴rde okuyucuya faydası olmayan gereks൴z 
detaylar da d൴yeb൴leceğ൴m൴z b൴lg൴ler൴n sunulmaması noktasında öneml൴ b൴r yol göster൴c൴ görev 
üstlenm൴şt൴r. Bu nedenle özell൴kle günümüzde ൴mkânların çoğalması ve çok fazla b൴lg൴ye 
ulaşılması sebeb൴yle bunlar arasında adeta kaybolan Kur’an yorumunda n൴tel൴kl൴ b൴lg൴ye 
ulaşması noktasında Mâturîdî’n൴n bu yaklaşımının b൴r çözüm öner൴s൴ mah൴yet൴nde olduğu göz 
ardı ed൴lmemel൴d൴r. 

Anahtar Kel൴meler: Tefs൴r, Mâturîdî, Kes൴n olmayan yorum, Gereks൴z b൴lg൴. 



 

13 
 

MÂTURÎDÎ’NİN ŞÂZ KIRAATLERE YAKLAŞIMI:  
TE’VÎLÂTÜ’L-ḲUR’ÂN ÖZELİNDE 

Dr. Süleyman KILIÇ 

Selçuk Ün൴vers൴tes൴ İlah൴yat Fakültes൴ 

suleyman.k൴l൴c@selcuk.edu.tr 

 

Çalışmanın konusu, Te’vîlâtü’l-Ḳur’ân adlı eserde Ebû Mansûr el-Mâtürîdî’n൴n (ö. 
333/944) şaz kıraat farklılığı bulunan ayetlere yaklaşımıdır. Genell൴kle Hanef൴ mezheb൴ne tab൴ 
olanların ൴t൴katta bağlı olduğu Mâtürîd൴yye mezheb൴n൴n kurucusu olan Mâtürîdî’n൴n, kıraat 
farklılığı bulunan ayetlerde; hang൴ kıraat൴ terc൴h ett൴ğ൴, veyahut terc൴hte bulunup bulunmadığı, 
manaya etk൴ eden veya etmeyen kıraatler൴, şaz kapsamında değerlend൴rme yöntem൴ çalışmanın 
amacıdır. Çalışmanın kapsamı Te’vîlâtü’l-Ḳur’ân özel൴nde manaya etk൴ eden bazı ayetlerle, 
manaya etk൴ etmeyen kıraatler ve fonet൴k kıraat farklılıkları ൴le sınırlıdır. Mâtürîdî’n൴n tefs൴r 
anlayışı Kur’an’ı Kur’an’la, sah൴h had൴s ve haberle, d൴l b൴lg൴s൴ kuralları ve aklî ൴st൴dlâlle 
açıklamaktan ൴barett൴r. B൴r ayette yer alan tüm farklılığa değ൴l bazı farklılıklara değ൴nmekle 
yet൴nmekted൴r. Örneğ൴n Enfâl sures൴ 59. ayette; ( َوَلاَ يَحْسَبَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَبَقُوا إِنَّهُمْ لاَ يعُْجِزُون) “İnkâra 
sapanlar sakın yakayı kurtardık sanmasınlar; çünkü ne yapsalar kurtulamayacaklardır/Onlar 
kes৻nl৻kle (b৻z৻) ac৻z bırakamazlar.” cümle başında bulunan “ َّيَحْسَبَن” f൴൴l൴yle alakalı kıraat 
farklılığına değ൴nmezken “el൴f-nûn” maddes൴n൴n fethalı ve kesralı okunuşuna da൴r ൴ht൴laftan 
bahsetmekted൴r. Mâtürîdî, bu ayette kıraat ൴mamının ൴sm൴ne yer vermeks൴z൴n şöyle demekted൴r: 
“Bazı âl൴mler “ نَّهُمْ يعُْجِزُونَ أَ  ” şekl൴nde el൴f൴ mansup yaparak okumuşlardır. El൴f൴ mansup okuyan 
k൴mse “ َلا” (lâ) harf൴n൴ atmış ve bu beyanı sıla cümles൴ yapmıştır. Dolayısıyla şöyle denm൴ş 
olmaktadır: Onların kurtulacağını sanma/Onların kes৻nl৻kle (b৻z৻) ac৻z bırakacaklarını sanma 
يعجزون) أنهم  تحسبن   :Mâtürîdî, ayrıca ammen൴n kıraat൴ne da൴rde şu ൴fadelere yer verm൴şt൴r ”.(لا 
“Ancak çoğunluğun kıraat൴ “ ْإِنَّهُم” şekl൴nde esrel൴d൴r. Buna göre söz konusu beyan cümle başıdır. 
Dolayısıyla Allah Teala: “Onlar kurtulamayacaklardır/Onlar kes৻nl৻kle (b৻z৻) ac৻z 
bırakamazlar.” buyurmuştur.” Mâtürîdî bu ayette yer alan farklılığa değ൴nm൴ş fakat bu ൴k൴ farklı 
kıraat൴n k൴me a൴t olmasıyla ൴lg൴l൴ b൴r beyanatta bulunmamıştır. Söz konusu esrel൴ okunuş, kıraat൴ 
aşere ൴mamlarının dokuzunun kıraat൴d൴r. Hemzen൴n fethalı/mansup şekl൴ndek൴ okunması ൴se İbn 
Âm൴r’൴n kıraat൴d൴r. Ancak İbn Âm൴r’൴n kıraat൴nde “ َلا” lâ harf൴n൴n hazfı söz konusu değ൴ld൴r. 
Klas൴k şaz kıraat k൴taplarında da lâ harf൴n൴n hazfına da൴r b൴r ൴fadeyle karşılaşılmamıştır. 
Dolayısıyla Mâtürîdî, şaz kıraat k൴taplarında dah൴ bulunmayan kıraat r൴vayetler൴ne tefs൴r൴nde yer 
vermekted൴r.  

 
Anahtar Kel൴meler: Kıraat, Kur’an, Şaz, Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Ḳur’ân. 
 

  



 

14 
 

SUFİ ALLAHYAR’IN "SABOT AL-AJİZİN" ESERİNDE MATURİDİ 
DOKTRİNİNİN YANSIMASI 

Dr. Oybek SOTVOLDİYEV 

Özbek൴stan İmam Matür൴d൴ Uluslararası Araştırma Merkez൴ 

 

Bu çalışma, Sufi Allahyar’ın Türk tasavvuf edebiyatındaki önemli eserlerinden biri olan 
Sebâtü’l-Âcizîn adlı manzumesinde Maturidilik öğretisinin yansımalarını incelemektedir. 17–
18. yüzyıllarda Maveraünnehir bölgesinde yaşayan Sufi Allahyar (1644/1634–1724/1721), 
Nakşibendi geleneğinin önde gelen temsilcilerinden olup yaşadığı dönemde artan sosyo-politik 
karışıklık, sahte şeyhlerin ortaya çıkışı ve halkın akidevi konulardaki cehaleti nedeniyle Ehl-i 
Sünnet inanç esaslarını yeniden halka ulaştırmayı amaçlamıştır. Bu bağlamda, Farsça kaleme 
aldığı Meslekü’l-Müttakîn adlı eserini sadeleştirerek Türkçe manzum bir rehber niteliğinde 
Sebâtü’l-Âcizîn’i yazmıştır. Eserde iman, Allah’ın sıfatları, cennet ve cehennemin yaratılışı, 
hidayet ve tevfik, keramet, kabir hayatı gibi temel itikadî konular sade ve öğretici bir üslupla 
işlenmiştir. Sufi Allahyar, akidevî meseleleri değerlendirirken özellikle Hanefi-Maturidi çizgiyi 
esas almış; Maturidiler ile Eş‘ariler arasında ihtilaflı kabul edilen iman-amel ilişkisi, imanın 
artıp eksilmemesi, hidayetin mahluk olmaması ve tekvin sıfatının ezeliliği gibi konularda açık 
şekilde Maturidi yaklaşımını savunmuştur. Onun bu görüşleri, Maturidi kelamının temel 
metinleriyle büyük ölçüde paralellik göstermektedir. Sebâtü’l-Âcizîn, tasavvufi dünya görüşünü 
sağlam bir akide çerçevesiyle birleştirmesi, anlaşılır Türkçesi ve manzum üslubuyla hem halk 
hem de medrese çevreleri tarafından ilgiyle karşılanmış; yüzyıllar boyunca okutulmuş ve 
üzerine birçok şerh yazılmıştır. Eserin “Akide bilmeyen şeytana ildur, bin yıl amel etse bile 
yeldur” beyti ise günümüzde bile doğru inancın önemini hatırlatan bir slogan niteliğinde 
yaşamaya devam etmektedir. Bu yönleriyle Sebâtü’l-Âcizîn, Maturidi inanç sisteminin 
tasavvufla uyumlu biçimde yorumlandığı önemli bir kaynak olarak Türk-İslam düşünce 
tarihinde özel bir konuma sahiptir. 

Anahtar Kelimler: Sufi Allahyar, Sebâtü’l-Âcizîn, Maturidilik, Akide, Tasavvuf-
kelam ilişkisi. 

  



 

15 
 

 مَنهجُ تأويلِ الأحَاديثِ في الفِكرِ الماتريدي؛ ودَورهُ في مُواجهةِ المَشاكلِ المُعاصِرة
Dr. Öğr. Üyes৻. Kemel FETTUH 

Karabük Ün൴vers൴tes൴, İlah൴yat Fakültes൴ 

fkamal@karabuk.edu.tr 

 

عائين مَفادهُما أنَّ للأحاديثِ النَّبويَّة؛ كَغيرها منَ الأدلَّة النَّقليَّة  راسةُ مِن ادِّ تنطلقُ هذه الدِّ
القرائنُ   عليهِ  وتدلُّ  اللَّفظُ،  يحتملهُ  بَعيدٍ؛  آخرَ  ومَعنىً  قَريبٍ،  ظاهرٍ  معنىً  لها  وسُنَّةً)  (قرُآنًا 

النَّقليةُ و  التَّعامل  والإشاراتُ اللُّغوية، والأدلَّةُ  الماتريديّة بحُكم مَنهجهم في  العَقليَّة، وأنَّ الأئمةَ 
حونَ المعنى البَعيدِ (تأويل) على المعنى القَريب الظَّاهر (التَّفسير)   مع النُّصوص الشَّرعيَّة، يُرجِّ

خَ  أو  بينَها،  الجَمعِ  استحالةِ  مَعَ  الأخُرى  الشَّرعيَّةَ  الأدلَّةَ  النَّصِّ  ظاهرُ  خَالفَ  أصُولَ  إذا  الفَ 
والثُّبوت   والقطَعية،  الظَّنيَّةِ  حيثُ  الشَّرعيةِ من  الأدلَّةِ  لِطبيعةِ  وذلك نظرًا  الاعتقادية،  مَذهبهمِ 
المنهجِ   هذا  اعتمادِ  مَدى  في  العلُماءِ  اختلافِ  من  غم  الرَّ وعلى  والتَّشابهُِ،  والإحكامِ  والدَّلالة، 

الشَّ  النُّصوصِ  معَ  التَّعاملِ  في  الفِكريَّة  (التأويل)  ومناهجِهم  مَذاهبهم  لاختلافِ  تبَعًا  رعيَّة؛ 
والكَلاميَّة، ومَدى صَلاحهِ أو إمكانيَّة تطبيقهِ في مَسائل الاعتقادِ والتَّفسير والفقهِ وغيرِها، إلا  

في إيجادِ  أنَّ للمَنهجِ التَّأويلي في التَّعاملِ معَ النُّصوصِ الشَّرعيَّة ايجابيَّاتٌ عَديدة يَراها الباحثُ؛  
حُلولٍ ومَخارجَ شَرعيَّةٍ للمُستجدَّاتِ والمسائل الـمُعاصرة، وباتِّباعِ مَنهجِ الاستقراءِ النَّاقصِ في  
اختيارِ نماذجَ وأمَثلةٍ من هذه الأدلَّة، وتطبيقاتها على المسائلِ المستجَدَّة، ومَنهجِ النَّقدِ والتَّحليلِ،  

التَّ  التَّكاملي، والمنهجِ  خريجي للمَسائل؛ سيَعملُ الباحثُ على توَظيفِ (منهجِ التأويل)  والمنهجِ 
المجتمعات   في  البَلوى  بهِ  تعَمُّ  ا  ممَّ المستجدَّة  المسائلِ  من  لنماذجَ  وتأويلاتٍ  حُلولٍ  إيجادِ  في 

  التُّركيَّة الـمُعاصرة. 

: الماترُيديَّة، المستجدَّات الفقهيَّة، المسائلُ المعاصِرة، التَّأويل، عُمومُ  الكلماتُ المفتاحيَّة
  البلَوى.

  



 

16 
 

اث   ᡨᣂإطار ال ᢝ
ᡧᣚ ةᘭلامᝣة والᘭمَن الفقه

᠔
ᢝ مؤلفات عمر ناصوᗷِ ᢝᣐل

ᡧᣚ ثᘌاستخدام الحد
 ᢝ

ᡧᣛدي -الفكري الحنᗫᖁالمات 
Doç. Dr. Mustafa YÜCEER 

Selçuk Ün൴vers൴tes൴ İlah൴yat Fakültes൴ 

mustafayuceer@gma൴l.com 

 

راسةُ موقعَ عمَُر ناصوحي بِلْمَن (التركي) داخلَ التُّراثِ الفِكريّ الحَنفَِيّ  المَاترُِيدِيّ،  –تتناولُ هذه الدِّ
القاموس   الفِقْهِيَّ  واصطلاحات  إسلاميّ  حُقوقُ  كتابَيْهِ  في  الحديثِ  اسْتِخدامِ  في  مَنهجِهِ  على  التَّركيزِ  مع 

ؤيةِ الفِقهيّة، والبنيةِ العَقَدية    والمُوَضَّح عِلْمِ الكَلام. ويعُادُ من ينيةِ المُشتركة، والرُّ خلال أعمالِه تقييمُ اللُّغةِ الدِّ
الحَنَفِيّ  النَّموذجُ  ويمثلِّ  الماتريديّ.  والكلامِ  الحَنفيّ  الفقهِ  حولَ  التُّركيّ  العالَم  في  تاريخي̒ا  تشكَّلت  – التي 

نهُ من مَساحةٍ للعقل في بابِ الإيمان، ومن مَنطِقٍ فِقهيّ قائمٍ على القِياس والاسْتِحْسان    -المَاترُِيدِيّ  بما يتضمَّ
دُ كِلا الاسْتمِْرارِيّةِ التَّاريخية وإمكاناتِ البناءِ المستقبليّ    -والعرُْف، ولغَُةٍ مَذهبيةٍّ تسَمحُ بالتعدديّة   إطارًا يجُسِّ

للعالَمِ التُّركيّ. وتحتلُّ أعمالُ بلِْمَن موقعًا بارزًا بوصفِها إعادةَ صِياغةٍ مُنْهجيةٍّ لهذا النَّسقِ بالفصُحى التُّركيةّ 
 الحديثة. 

وايا يّةُ والنَّوْعيةُ لمادةّ الحديث أنَّ بِلْمَن اتَّبع مَنهجًا مُحكَماً يقوم على مَرْكَزِيَّةِ الرِّ تِ  وتظُهرُ القراءةُ الكَمِّ
) وهو  المُحَدَّدُ  فالعددُ  الفقه والكلام.  مَجالي  في  الكُتبُِ  ٣٣٤الصَّحِيحةِ  في  غالِبهُُ  يرَِدُ  القاموس  في  ) روايةً 

عِيفَة فوظيفتهُا محصورة  التسِّْعَةِ، مع واياتُ الضَّ ا الرِّ واياتِ الصَّحيحة. أمَّ وفق الأصول  — ارتفاعِ نسبةِ الرِّ
بِنَاءِ الأحكامِ الشَّرعيّة. كما أنَّ  —الحنفيةّ تسُْتخَْدمََ في  التَّربويّ دونَ أن  والتَّوضيحِ  والفضَائل  التَّرغيبِ  في 

في الاستدلال، و  يعُتمد أصلاً  لم  المعيارِ  المَوْضُوع  المركزيّة لإنتاج  الأسُُسُ  والمَقبُولُ هي  حِيحُ  الصَّ بقيت 
الفِقهيّ. ويسهم هذا المَنهجُ في ترَسِيخِ الفقهِ على معرفةٍ موثوقة، ويوُفرُِّ في الوقتِ ذاته مَناعَةً مَنهجيّةً ضدَّ  

ياق في العصر الحديث. كما يُعَدُّ اصطلاحات الفقه القاموس مصدرًا    القِراءاتِ الراديكاليّة أو المُنْفصَِلَةِ عن السِّ
استراتيجيا̒ بفضل تنظيمه للمصطلحات، ومقارنتِه بين المذاهب، ومعالجتِه للأحكام من خلال عناصر العِلّة 

  والحِكمة والمَصْلَحة، بما يجعله مؤهَّلاً لتشكيل لغُةٍ فقهيةٍ مشتركة في العالَم التركيّ. 

أما المُوَضَّح في علم الكلام فيمَثلِّ عرضًا حديثاً للكلام المَاترُِيدِيّ المُرتكَِز إلى التوازُنِ بَيْنَ العقَْلِ  
واياتِ ( رواية) يعود إلى مصادر حديثيّة صحيحة، في حين يتمّ إثباتُ المسائلِ   ٧٧والنَّقْلِ. فجزءٌ كبيرٌ من الرِّ

عِيفةَُ في أصول الاعتقاد، العَقدَيّة بوساطةِ الاسْتِدْلالِ ا لعَقْلِيّ المدعومِ بالنُّصوصِ الموثوقة. ولا تسُتعَمَلُ الضَّ
بل في مجالات التَّوجيهِ الأخلاقيّ والتعليمِ الإرشاديّ. وهكذا يُنتِجُ المَنهجُ طريقًا وَسَطًا بين النَّزعاتِ اللَّفْظِيةّ  

افِضِ لل نُّصوص. كما يحافظ على النَّسقِ العقليّ للمذهب الماتريديّ في معالجة  الحَرْفِيّة وبين النَّهجِ الحَداثيّ الرَّ
يتوافقُ مع مقتضيات  دينيّ  مُساهِمًا في صوغ خِطابٍ  السَّمْعِيّات،  القَدرَ،  ة،  النُّبوَُّ التَّوحيد،  مسائل الإيمان، 

  العقَْل للأجيال الناشئة.

راسةُ إلى أنَّ أعمالَ بلِْمَن تحَمِلُ طاقةً تأَسِْيسِيَّة في تعزيز التعليم الدينيّ، والرؤيةِ القانونيةّ،  وتخلصُُ الدِّ
القرن الحادي  العالَم التركيّ خلال  التطرّف في  الفكريّة ضدَّ  البنيةِ  المَفاهِيم، وتحصينِ  وِحْدةِ  إلى  والسَّعيِ 

اللُّغات لكتابي القاموس والمُوَضَّح، وبناءِ نُماذجَ  والعشرين. وتوُصي الدراسةُ بإع دةَِ  داد طَبعاتٍ نقديّة مُتعََدِّ
دة للمناهج، ودعمِ البرامج التربويّة التي تعُلِّمُ منهجيةّ التَّمْيِيز بيَْنَ الصَّحِيحِ والضَّعِيفِ في التُّراثِ الحديث يّ.  مُوحَّ

دُ النتيجةُ أنَّ الخطَّ الحَنفَِيّ  لمَاترُِيدِيّ وإسهامَ بلِْمَن ضمنَ هذا الإطار ليس مجرّد مرجعٍ تاريخيّ، بل  ا–وتؤكِّ
  مِيراثٌ فكِْريٌّ حَيّ قادرٌ على تقديم أرضيةٍّ متينةٍ وموثوقةٍ ونقديةٍّ للفكر الدينيّ المعاصر في العالَم التركيّ 

المفتاحية: الفِقْهِيَّ   الكلمات  اصطلاحات  بلِْمَن،  ناصُوحِي  عمَُر  الماتريديّة،  الحنفيّة،  الحديث، 
 م الكلام.القاموس، المُوَضَّح في عِل 



 

17 
 

MÂTURÎDÎ’NİN, DİN DİLİNİN ANLAŞILMASINA İLİŞKİN EBÛ HANÎFE’NİN 
GÖRÜŞLERİNİ AKTARMA, YORUMLAMA, DEĞERLENDİRME YÖNTEMİ 

İLE GÜNÜMÜZE IŞIK TUTMASI 

Prof. Dr. Bayram DALKILIÇ 

Necmett൴n Erbakan Ün൴vers൴tes൴ İlah൴yat Fakültes൴ 

bdalk൴l൴c@erbakan.edu.tr 

 

Bu çalışma, İslâm düşünce tar൴h൴nde öneml൴ b൴r yere sah൴p olan Mâturîdî’n൴n, Ebû 
Hanîfe’n൴n d൴n d൴l൴n൴n anlaşılmasına ൴l൴şk൴n görüşler൴n൴ aktarma, yorumlama ve değerlend൴rme 
b൴ç൴m൴n൴ ൴ncelemekte ve bu yöntemler൴n günümüz d൴n d൴l൴ tartışmalarına sağlayab൴leceğ൴ 
katkıları araştırmaktadır. Özell൴kle d൴nî met൴nler൴n ൴fade ൴mkânları, d൴l൴n sınırları ve nass-akıl-
te’v൴l üçgen൴nde şek൴llenen anlam üret൴m süreçler൴ bağlamında, Mâturîdî’n൴n yaklaşımı özgün 
b൴r örnek teşk൴l etmekted൴r. Çalışma, kapsamını b൴l൴nçl൴ b൴ç൴mde daraltarak Mâturîdî’n൴n 
özell൴kle K൴tâbü’t-Tevhîd ve Te’vîlâtü’l-Kur’ân adlı eserler൴nde Ebû Hanîfe’n൴n yaklaşımlarına 
da൴r yaptığı atıflarla sınırlamaktadır. Böylel൴kle, d൴ğer mezhep ൴mamlarının veya çağdaş İslâm 
düşünürler൴n൴n yorumları bu araştırma dışında bırakılmış; yalnızca Mâturîdî–Ebû Hanîfe ൴l൴şk൴s൴ 
üzer൴nden d൴n d൴l൴ meseles൴ odak alınmıştır. Araştırmanın amacı, Mâturîdî’n൴n, Ebû Hanîfe’n൴n 
görüşler൴n൴ naklederken ൴zled൴ğ൴ aktarım yöntem൴n൴, bu görüşler൴ yorumlarken kullandığı akılcı 
ve te’v൴le dayalı yaklaşımı ve n൴hayet൴nde yaptığı değerlend൴rmelerde ortaya çıkan metodoloj൴k 
yaklaşımı açığa çıkarmaktır. Böylel൴kle, d൴n d൴l൴n൴n akıl merkezl൴ yorumlanışı ൴le nasların lafzî 
sınırlarını aşmadan der൴nleşt൴r൴lmes൴ arasında kurulan denge daha anlaşılır hale get൴r൴lecekt൴r. 
Konunun önem൴, özell൴kle her dönemde ve özell൴kle günümüzde d൴n d൴l൴n൴n ൴mkânları, sınırları, 
tems൴l gücü ve sembol൴k boyutlarının tartışıldığı tefs൴r, kelâm ve d൴n felsefes൴ alanlarında 
kend൴s൴n൴ göstermekted൴r. Mâturîdî’n൴n yöntem൴, b൴r taraftan nassın otor൴tes൴n൴ korurken d൴ğer 
taraftan aklı ve yorum ൴mkânını dışlamamasıyla günümüz teoloj൴k arayışlarına ışık tutab൴lecek 
n൴tel൴kted൴r. Yöntem olarak klas൴k met൴n çözümlemes൴, karşılaştırmalı ൴nceleme ve kapsamlılık, 
objekt൴fl൴k çerçeves൴nde ൴çer൴k çözümlemes൴ terc൴h ed൴lm൴şt൴r. B൴r൴nc൴l kaynaklar arasında 
Mâturîdî’n൴n K൴tâbü’t-Tevhîd ve Te’vîlâtü’l-Kur’ânı ൴le Ebû Hanîfe’ye n൴spet ed൴len r൴saleler 
yer almakta; ൴k൴nc൴l kaynaklar olarak ൴se modern akadem൴k l൴teratür, özell൴kle d൴n d൴l൴ teor൴s൴, 
d൴n felsefes൴ ve kelâm çalışmaları kullanılmaktadır. Böylel൴kle hem tar൴hî met൴nlerden hareketle 
özgün b൴r okuma yapılmakta hem de günümüz tartışmalarıyla bağlantı kurulmaktadır. 

Anahtar Kel൴meler: Mâturîdî, Ebû Hanîfe, D൴n D൴l൴, Te’v൴l, Nass, Akıl 

  



 

18 
 

MÂTÜRÎDÎ’NİN MU‘TEZİLÎ MİRASLA HESAPLAŞMASI:  
KAVRAMSAL FİLTRASYON VE GÜNÜMÜZ İÇİN BİR YÖNTEM MODELİ 

Dr. Öğr. Üyes৻ Kayhan ÖZAYKAL 

İstanbul Ün൴vers൴tes൴ İlah൴yat Fakültes൴ 

kayhan.ozaykal@൴stanbul.edu.tr 
 

Bu tebl൴ğ, Mâtürîdî’n൴n Muʿtez൴le kelâm geleneğ൴yle olan ൴l൴şk൴s൴n൴ sadece eleşt൴rel b൴r 
karşıtlık üzer൴nden değ൴l, daha z൴yade b൴r kavramsal etk൴leş൴m ve dönüşüm sürec൴ olarak ele 
almayı amaçlamaktadır. Mâtürîdî’n൴n eserler൴nde kullandığı d൴l ve kavramlar, onun Muʿtez൴lî 
düşünceden haberdar olduğunu ve bu m൴rası bell൴ ölçülerde ben൴msed൴ğ൴n൴ göstermekted൴r. 
Ancak bu ben൴mseme, doğrudan b൴r aktarım değ൴l; Ehl-൴ Sünnet’൴n, özell൴kle de Ebû Hanîfe’n൴n 
öğret൴ler൴yle şek൴llenen b൴r süzgeçten geç൴r൴lm൴ş b൴r yen൴den ൴nşa sürec൴d൴r. 

Tebl൴ğde, Mâtürîdî’n൴n Muʿtez൴lî kelâmın bazı temel kavramlarını nasıl dönüştürdüğü 
örneklerle göster൴lecekt൴r. Özell൴kle “൴rade hürr൴yet൴” ve “൴lâhî h൴kmet” g൴b൴ kavramlar 
üzer൴nden, Muʿtez൴lî adalet anlayışının nasıl b൴r “h൴kmet doktr൴n൴”ne evr൴ld൴ğ൴ tartışılacaktır. 
Ayrıca “kesb”, “൴rade” “adalet”, ve “c൴het” g൴b൴ ter൴mler൴n nasıl f൴ltrelend൴ğ൴ ve yen൴den 
yorumlandığı ele alınacaktır. 

Mâtürîdî’n൴n Muʿtez൴le kelâmına yönel൴k eleşt൴r൴ler൴, onun d൴ğer rak൴pler൴ne yöneltt൴ğ൴ 
genel eleşt൴r൴lerden ayrıştırılarak, tar൴hsel ve teoloj൴k bağlamı ൴ç൴nde değerlend൴r൴lecekt൴r. Bu 
yaklaşım, Mâtürîdî’n൴n eleşt൴r൴ler൴n൴ daha bütüncül b൴r şek൴lde anlamamıza ൴mkân tanıyacak ve 
onun Muʿtez൴lî düşünceye karşı konumunu daha net b൴r b൴ç൴mde ortaya koyacaktır.  

Bu çalışmada, Mâtûrîdî kelâmının tar൴h൴ne da൴r ൴k൴nc൴l kaynakların yanı sıra b൴r൴nc൴l 
kaynaklar olarak K൴tâbü’t-Tevhîd ve Tevîlâtü’l-Kurʾân esas alınmıştır. Çalışmanın yöntem൴ ൴se 
anılan kavramlara ൴l൴şk൴n Muʿtez൴le müell൴fler൴n൴n yorumları ൴le Mâtûrîdî’n൴n met൴nler൴ 
arasındak൴ kronoloj൴k bağlantıları tak൴p etmek, ayrıca Mâtûrîdî’n൴n sunduğu kavramsal 
dönüşümler൴ öncek൴ yorumlarla mukayese ederek özell൴kle faydalı bulduğu kavramları Sünnî 
düşünceye uygun hâle get൴rme çabalarını anal൴z etmekt൴r. 

Tebl൴ğ ayrıca, Mâtürîdî’n൴n ൴lg൴l൴ çabasından hareketle, günümüz kelâm ve d൴n felsefes൴ 
çalışmalarında ൴zleneb൴lecek dört temel metodoloj൴k ka൴dey൴ ortaya koymaktadır. Mâtürîdî’n൴n 
(1) kutsal met൴nlere sadâkat൴ (metne dayanmayan teor൴k varsayımları reddederek mütevazı ve 
bağlama uygun b൴r okuma sağlama), (2) teor൴k tutarlılığı (söylenenler൴n ൴çsel tutarlılığını 
gözeterek çel൴şk൴ ve tutarsızlıktan kaçınma), (3) dengel൴ yaklaşımı (aşırılıklardan sakınarak 
öneml൴ ൴lkeler arasında orta yolu bulma) ve (4) farklı düşünce gelenekler൴ne açıklığı (gelenek 
൴ç൴ veya dışı kaynaklardan ed൴n൴len teor൴k malzemey൴ eleşt൴rel b൴r süzgeçten geç൴rerek 
uyarlamaya açık olma) günümüz araştırmacılarına yöntemsel b൴r rehberl൴k sunmaktadır.  

Bu ka൴deler, Mâtürîdî’n൴n kend൴s൴ ve Muʿtez൴le g൴b൴ ൴k൴ rasyonal൴st geleneğ൴n 
karşılaşmasından doğan aklî tutumunu yansıtmakla kalmaz; kutsal met൴nlere dogmat൴k 
bağlılıktan z൴yade eleşt൴rel ve yapıcı b൴r d൴yaloğu öne çıkaran b൴r yöntem öner൴r. Bu yaklaşım, 
farklı kelâm ekoller൴ ve felsefî geleneklerle rasyonel ve eleşt൴rel ൴l൴şk൴ kurmanın mümkün 
olduğunu göster൴rken, d൴n felsefes൴ ve kelâm araştırmacıları ൴ç൴n geçm൴ş teor൴k çabaları tekrar 
etmekten kaçınarak gelenek ൴ç൴ndek൴ ൴mkânları değerlend൴r൴p çağın ൴ht൴yaçlarına cevap 
vereb൴lecek yen൴ düşünce s൴stemler൴ gel൴şt൴rme konusunda rehberl൴k edecek b൴r parad൴gma 
sunmaktadır. 

Anahtar Kel൴meler: Mâtürîdî; Muʿtez൴le; Kelâm metodoloj൴s൴; Rasyonel eleşt൴r൴; D൴n 
felsefes൴ parad൴gması. 



 

19 
 

MATURİDİ AHLAK ONTOLOJİSİNDE AHLAKİ DEĞER SORUNU 

Arş. Gör. Burhan BAŞARSLAN 

Selçuk Ün൴vers൴tes൴ İlah൴yat Fakültes൴ 

burhan.basarslan@selcuk.edu.tr. 

Bu çalışmada İmam Matur൴d൴ ve onun tak൴pç൴ler൴n൴n teor൴k ahlaka da൴r bazı görüşler൴ne 
ahlak൴ değer tartışması bağlamında yer ver൴lecekt൴r. Matur൴d൴ al൴mler൴n ahlak൴ değere da൴r görüşler൴ 
çağdaş metaet൴k kuramlar ൴çer൴s൴nde nasıl sınıflandırılmaları gerekt൴ğ൴ne da൴r b൴r d൴z൴ tartışmayı 
gündeme get൴rm൴şt൴r. Bu tartışmanın kaynağı ahlak൴ değer൴n ontoloj൴s൴ne ൴l൴şk൴n farklı yorumlara 
൴mkan tanıyan görüşler൴n Matur൴d൴ al൴mlerce ൴fade ed൴lm൴ş olmasıdır. İmam Matur൴d൴’n൴n K൴tabü’t-
Tevh൴d’൴, Alaadd൴n Semerkand൴’n൴n M൴zanü’l-Usul’ü, Pezdev൴’n൴n Usulü’d-D൴n’൴, Sabun൴’n൴n el-
B൴daye’s൴ ve Nesef൴’n൴n K൴tabü’t-Temh൴d’൴ bağlamında ahlak൴ değer൴n ontoloj൴s൴ bu çalışmada 
tartışma konusu ed൴lecekt൴r. Matur൴d൴ ahlak ontoloj൴s൴ne da൴r sunulab൴lecek genel b൴r resm൴n൴n 
alışageld൴ğ൴m൴z modern değer kuramları ൴le ൴fade ed൴lmes൴n൴n zorluğu söz konusudur. Dolayısıyla 
Matur൴d൴ al൴mler൴n farklı türden ahlak ontoloj൴ler൴n൴ savundukları ൴dd൴a ed൴lm൴şt൴r. Çalışmanın ൴lk 
bölümünde bazı Matur൴d൴ al൴mler൴n ahlak൴ gayrıhak൴k൴yec൴l൴ğ൴ savunduklarını ൴dd൴a eden b൴rkaç 
çalışma sunulacak ve eleşt൴r൴lecekt൴r. İlk bölümün sonucu ൴) Matur൴d൴ al൴mler൴n ൴fadeler൴n൴n h൴kmet 
ve vücuh kavramları ൴le b൴rl൴kte ele alarak okuduğumuzda gayrıhak൴k൴yec൴ olarak değ൴l te൴st൴k 
b൴l൴şselc൴ gayr൴doğalcı ahlak൴ gerçekç൴l൴ğ൴n temel tezler൴n൴ savunuyor olarak yorumlamanın daha 
doğru olduğudur. İk൴nc൴ bölümde ൴se ൴൴) Matur൴d൴ ahlak ontoloj൴s൴n൴n kend൴ne özgü b൴r değer 
gerçekl൴ğ൴n൴ kabul ett൴ğ൴ sonucuna varıyoruz. Araştırmanın genel sonucu ൴se ൴൴൴) Matur൴d൴l൴ğ൴n ahlak൴ 
gerçekç൴l൴ğ൴n൴n ne b൴r tür ൴lah൴ buyruk teor൴s൴ne ne de b൴r tür doğalcılığa dayandırmakla 
ser൴mlenemeyeceğ൴ fakat özgün b൴r model൴n kurgulanması gerekt൴ğ൴d൴r. Bu model de değer 
çoğulculuğuna dayanan b൴r tür b൴l൴şselc൴ te൴st൴k gayr൴doğalcılık olarak adlandırılab൴l൴r. B൴l൴şselc൴ 
te൴st൴k gayr൴doğalcılık şeyler൴n kend൴ler൴nde sah൴p olduğu doğal özell൴kler üzer൴nden ahlak൴ 
değerler൴n൴n bel൴rlenemeyeceğ൴n൴ ൴dd൴a eder bunun ancak şeyler൴n doğal olmayan bazı ahlak൴ 
n൴tel൴kler൴ yan൴ ൴lah൴ h൴kmete dayanmaları ve metaf൴z൴k faydaya yol açmaları ൴le 
değerlend൴r൴leb൴lecek organ൴k b൴rl൴kler olduğunu söyleyerek ahlak ontoloj൴s൴n൴ kurar. Şeyler൴n 
oluşturdukları bu b൴rl൴kler ahlak൴ açıdan değere sah൴pt൴r. Matur൴d൴ açıklamalarında şeyler൴n kend൴ 
başlarına ൴y൴ veya kötü olmadıklarını sık sık söyler. Burada bahs൴ geçen ve ahlak൴ değer൴ nesnel 
olmayan şeyler൴n doğal şeyler ve onların doğal n൴tel൴kler൴ -doğal fayda g൴b൴- olduğunu düşünüyoruz. 
Bunun dışındak൴ n൴tel൴kler൴ yan൴ ൴lah൴ h൴kmete dayanmaları ve metaf൴z൴k faydaya yol açmaları 
bakımından organ൴k b൴rl൴kler olarak şeyler൴n kend൴ler൴nde değer൴n൴n olmadığını ൴dd൴a ett൴ğ൴n൴ 
düşünmüyoruz. N൴tek൴m ah൴ret hayatındak൴ fayda Matur൴d൴ ൴ç൴n kend൴nde değere sah൴p olan b൴r 
şeyd൴r. H൴kmet, ൴man, adalet vb. b൴rçok şey de aynı şek൴lde kend൴nde değere sah൴pt൴r. Fakat bu 
şeyler൴n h൴çb൴r൴s൴ doğal şeylere a൴t olan n൴tel൴kler değ൴ld൴r. Tekl൴f ൴le yükümlü hür ൴radeye sah൴p ve 
em൴r-yasaklara muhatap olan b൴r ൴nsan varlığının ortaya çıkması ൴le yan൴ ൴nsan ൴le doğal şeyler൴n 
kurduğu ൴l൴şk൴ler൴n oluşturduğu varlık alanının ahlak൴ açıdan değerlend൴r൴lmes൴n൴n ancak mümkün 
olduğunu görüyoruz. Ayrıca Matur൴d൴ tek tür faydadan bahsetmemekted൴r. Metaf൴z൴k fayda onun 
kend൴nde ൴y൴ olan şeyler arasında saydığı b൴r organ൴k b൴rl൴kt൴r. Bunun dışında b൴r de doğal faydadan 
söz eder. Doğal fayda şeyler൴n k൴ş൴den k൴ş൴ye ൴y൴ veya kötü etk൴ler൴n൴n olab൴leceğ൴ öznel b൴r değer 
taşır. Hatta bu öznel değer açısından Semerkand൴’n൴n değer görüşünü gayr൴hak൴k൴yec൴ öznelc൴ olarak 
okuyan araştırmacılar da olmuştur. Özetle Matur൴d൴ ahlak ontoloj൴s൴n൴n b൴l൴şselc൴, gerçekç൴ ve 
nesnelc൴ b൴r te൴st൴k gayr൴doğalcılığa dayanan b൴r değer görüşüne sah൴p olduğunu ൴dd൴a ed൴yoruz. 
L൴teratürdek൴ ൴lah൴ buyruk teor൴s൴, doğalcı et൴k ve hatta gayr൴hak൴k൴yec൴ et൴k olarak Matur൴d൴ ahlak 
ontoloj൴s൴n൴n bel൴rlenmes൴ yeterl൴ b൴r açıklama sunmamaktadır kanaat൴ndey൴z. 

Anahtar Kel൴meler: Matur൴d൴, Ahlak Ontoloj൴s൴, Değer, İy൴, Kötü 

  



 

20 
 

MÂTÜRÎDÎ GELENEK BAĞLAMINDA  
MEVLÂNÂ’DA “ÖLMEDEN ÖNCE ÖLMEK” ANLAYIŞI 

Dr. Öğr. Üyes৻ Al৻ KARAKOYUNLUOĞLU 

Selçuk Ün൴vers൴tes൴ İlah൴yat Fakültes൴ 

al൴.karakoyunluoglu@selcuk.edu.tr 

 

Bu b൴ld൴r൴, Mevlânâ’nın “ölmeden önce ölmek” düşünces൴n൴ Kur’ân-ı Kerîm’൴n ölüm 
tasavvuru ve Mâtürîdî gelenektek൴ b൴lg൴-haber anlayışı bağlamında ele almaktadır. Çalışmanın 
g൴r൴ş kısmında ölümün Kur’ân’da hayatın tamamlayıcı b൴r aşaması olarak sunuluşuna ve 
Mâtürîdî’n൴n gayb alanına da൴r b൴lg൴y൴ “haber” ൴lkes൴ne dayandıran yaklaşımına d൴kkat 
çek൴lmekted൴r. Bu çerçeve, Mevlânâ’nın Mesnevî’de ölümün mah൴yet൴n൴ aklî b൴r tanım olmaktan 
çıkarıp vahye uygun b൴ç൴mde kalbî b൴r dönüşüm olarak yorumlayışını kavramada f൴krî b൴r zem൴n 
oluşturmaktadır. 

Çalışmada ൴lk dönem tasavvuf klas൴kler൴nde ölümün ahlâkî ve tecrübî b൴r mesele olarak 
൴şlend൴ğ൴ vurgulandıktan sonra, Mevlânâ’da bu tecrübî perspekt൴f൴n nasıl der൴nleşt൴r൴ld൴ğ൴ 
anlatılmaktadır. Mevlânâ’ya göre hak൴kî ölüm, b൴yoloj൴k b൴r son değ൴l, nefs൴n arınarak sükûta 
ermes൴ ve böylece ൴nsanın Cenâb-ı Hak’ta d൴r൴lmes൴d൴r. Mesnevî’de “ölmeden önce ölmek” 
çağrısı, nefs൴ arındırmayı, dünyevî bağlardan uzaklaşmayı, r൴yazet ve ç൴le yoluyla ruhu 
olgunlaştırmayı hedefleyen b൴r manev൴ eğ൴t൴m sürec൴ olarak sunulmaktadır. Çeş൴tl൴ bey൴tler 
üzer൴nden, Mevlânâ’nın ölümü korku değ൴l b൴lgel൴k; yokluk değ൴l d൴r൴l൴ş; ayrılık değ൴l kavuşma 
olarak yorumladığı ortaya konmaktadır. 

B൴ld൴r൴, modern toplumda ölümün g൴derek görünmez kılınması ve anlamından 
koparılması olgusuna da değ൴nerek Mevlânâ’nın ölüm tasavvurunun çağdaş ൴nsan ൴ç൴n nasıl b൴r 
varoluş ൴mkânı sunduğuna d൴kkat çek൴lmekted൴r. Sonuç olarak, “ölmeden önce ölmek” f൴kr൴n൴n 
Mevlânâ’da hem ontoloj൴k b൴r dönüşüm hem de manevî olgunlaşma sürec൴ olarak 
temellend൴r൴ld൴ğ൴ göster൴lmekted൴r. 

Anahtar Kel൴meler: Mevlânâ, Ölmeden önce ölmek, Mâtürîdî gelenek, Mesnevî, Ölüm 
tasavvuru. 

  



 

21 
 

ŞEYH MUHAMMED SÂDIK MUHAMMED YUSUF’UN  
MÂTURÎDÎLİĞE AİT ÇALIŞMALARI 

Gulzodakhon KHURMUKHAMEDOVA 

Selçuk Ün൴vers൴tes൴ Yüksek L൴sans Öğrenc൴s൴ 

gxurmuhammedova@gma൴l.com 

 

Şeyh Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf, 1952 yılında Özbek൴stan’ın And൴can 
v൴layet൴nde doğmuş olup ൴lk d൴nî eğ൴t൴m൴n൴ babasından almıştır. Buhara’dak൴ M൴r Arap 
Medreses൴’n൴ tamamladıktan sonra Sovyetler dönem൴nde faal൴yet gösteren tek d൴nî 
yükseköğret൴m kurumu olan Taşkent İslâm Enst൴tüsü’nde öğren൴m൴n൴ sürdürdü. 1976 yılında 
L൴bya’nın Trablus şehr൴ndek൴ İslâmî Davet Ün൴vers൴tes൴’ne kabul ed൴lerek 1980’de üstün 
başarıyla mezun oldu. 

Ülkes൴ne döndükten sonra Özbek൴stan D൴n൴ İdares൴’n൴n dış ൴l൴şk൴ler b൴r൴m൴nde görev yaptı 
ve Taşkent’tek൴ İmam Buhârî İslâm Enst൴tüsü’nde müderr൴sl൴kten müdürlüğe kadar çeş൴tl൴ 
kademelerde bulundu. 1981–1989 yılları arasında Tefs൴r, Had൴s, Ulûmü’l-Kur’ân ve Aka൴d 
dersler൴ verd൴. 1 Şubat 1989 tar൴h൴nde yapılan IV. Kurultay’da Orta Asya ve Kazak൴stan 
Müslümanları D൴n൴ İdares൴’n൴n müftülüğüne seç൴lerek Türk൴stan Müslümanlarının son, 
bağımsız Özbek൴stan’ın ൴se ൴lk müftüsü oldu. 

Şeyh Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf’un Mâturîdîl൴ğe da൴r b൴rçok eser൴ 
bulunmaktadır. Bunlar arasında İman, Sünnî Ak൴deler, H൴dayet İmamı: İmam Ebû Mansûr 
Mâturîdî, Ak൴ydetü’t-Tahâv൴yye Şerh൴n൴n Telhîs൴, Aka൴d İlm൴ ve İlg൴l൴ Meseleler adlı çalışmalar 
yer alır. Bu tebl൴ğde, Şeyh Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf’un hayatı kısaca ele alınacak, 
ardından Mâturîdîl൴ğe da൴r söz konusu eserler൴nde yer alan öğret൴s൴, eserler൴ndek൴ b൴lg൴ler, 
muhteva ve tes൴rler൴ üzer൴nde durulacaktır. 

Anahtar Kel൴meler: Şeyh Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf, Mâturîdîl൴k, Aka൴d, 
İman, Sünnî Ak൴deler, İmam Ebû Mansûr Mâtürîdî. 

  



 

22 
 

GÜNÜMÜZ DÜNYASI VE TÜRK DÜNYASINDA  
BUGÜNÜN VE GELECEĞİN ŞEKİLLENMESİNDE HANEFİ YÖNTEMİN ÖNEMİ 

Prof. Dr. Al৻ DUMAN 

İnönü Ün൴vers൴tes൴ İlah൴yat Fakültes൴ 

al൴.duman@൴nonu.edu.tr 

 

XXI. yüzyılda, İslam dünyası ve b൴lhassa Türk dünyası, küreselleşmen൴n k൴ml൴k 

aşındırıcı baskıları, modern hukuk s൴stemler൴ ൴le geleneksel hukuk൴ anlayışlar arasındak൴ 

ger൴l൴mler, toplumsal parçalanma, rad൴kal൴zm൴n yüksel൴ş൴ ve s൴yasal otor൴te sorunları g൴b൴ çok 

boyutlu kr൴zlerle karşı karşıyadır. Bu bağlamda, geleceğ൴ ൴nşa etme sorumluluğunun b൴r 

zorunluluğu olarak tar൴hî m൴rasın sunduğu ൴mkânların yen൴den değerlend൴r൴lmes൴ gerekmekted൴r. 

Hanefî yöntem, İslam hukuku kaynaklarını (K৻tap, Sünnet) mekas৻dü’şer৻aya uygun b൴ç൴mde 

anlama ve mevcut zaman ve mekân şartlarına uyum sağlayarak toplumsal ൴ht൴yaçlara cevap 

veren hükümler൴ bel൴rleyeb൴lme b൴ç൴m൴ olarak tanımlanab൴l൴r. Hanefîl൴k, sadece normat൴f b൴r 

s൴stem değ൴l, aynı zamanda toplumsal hayatın sürekl൴l൴ğ൴n൴ tem൴n eden b൴r hukuk felsefes൴ olarak 

added൴lmekted൴r. Hanefî yöntem൴n Türk-İslam meden൴yet൴n൴n f൴krî taşıyıcılarından b൴r൴ olduğu 

ve Karahanlılardan Osmanlılara kadar uzanan süreçte adalet anlayışını ve devlet-toplum 

൴l൴şk൴s൴ndek൴ dengeler൴ büyük ölçüde şek൴llend൴rm൴şt൴r. İmam Mâtürîdî’n൴n kelâm anlayışıyla 

b൴rleşt൴ğ൴nde, akıl ve ൴man denges൴n൴ koruyan, hoşgörüyü teşv൴k eden ve da൴ma ortayolu 

önceleyen b൴r parad൴gma yaratmada başarılı olmuştur. Güncel sorunlara yönel൴k olarak, Hanefî–

Mâtürîdî akılcılığı ve hoşgörüsü, rad൴kal൴zm ve tekf൴rc൴l൴k karşısında toplumları ş൴ddetten 

koruyacak güçlü b൴r teoloj൴k kalkan ൴şlev൴ göreb൴l൴r. Yöntem൴n esnek ve maslahat temell൴ yapısı, 

modern hukuk düzenler൴ ൴le İslam hukuku arasındak൴ uyumu yumuşak b൴r çerçeveye oturtma 

potans൴yel൴ taşımaktadır. Sonuç olarak, Hanefî yöntem, XXI. yüzyılda Türk dünyasının özgün 

k൴ml൴ğ൴n൴ koruyarak küresel düzlemde etk൴l൴ b൴r aktör olmasına katkıda bulunab൴lecek stratej൴k 

b൴r parad൴gma olarak değerlend൴r൴leb൴leceğ൴ g൴b൴ tüm dünyanın ൴ht൴yacı olan adalet, eş൴tl൴k ve 

kardşel൴k g൴b൴ değerler൴n yen൴den dünyaya hak൴m kılınmasında da rol oynayab൴l൴r. Bu çalışma, 

Hanefî yöntem൴n ortaya koyduğu usûl ve meden൴yet tasavvurunun, günümüzün ve geleceğ൴n 

şek൴llend൴r൴lmes൴nde güçlü b൴r f൴krî ve prat൴k potans൴yel sunduğunu ortaya koymayı 

amaçlamaktadır. 

Anahtar Kel൴meler: Hanef൴l൴k, Hanef൴ Yöntem൴, Türk Dünyası, İslam hukuku, İslam 

hukuk usulü, Sosyal Hayat 



 

23 
 

ÇAKARDİZE MEZARLIĞI TARİHİ 

Doç. Dr. Otabek MUHAMMADİYEV 

Özbek൴stan İmam Buhar൴ Uluslararası Araştırma Merkez൴ 

 

Bu çalışma, Semerkand’ın tarihî ve ilmî mirasının en önemli unsurlarından biri olan 
Çakerdize Mezarlığı’nın tarihsel gelişimini, burada medfun bulunan büyük âlimlerin ilmî 
katkılarını ve özellikle Ebu İshak İbrahim bin Şammâs Semerkandî’nin hayatı ile ilmî 
şahsiyetini ele almaktadır. Hicrî 221 (Miladî 835) yılında Ebu İshak’ın bahçesine defniyle 
mezarlık niteliği kazanan Çakerdize, kısa sürede İslam düşünce tarihinin önde gelen isimlerinin 
ebedî istirahatgâhı hâline gelmiştir. İmam Mâturîdî, Hakîm Semerkandî, Ebu’l-Leys 
Semerkandî ve Pazdavî gibi Kelâm, Fıkıh ve Tefsir alanlarının seçkin temsilcilerinin 
defnedildiği bu mekân, Orta Asya İslam medeniyetinin ilim geleneğini yansıtan benzersiz bir 
hafıza alanı niteliğindedir. 12. yüzyıla kadar pek çok büyük âlimin buraya defnedilmesi, 
mezarlığın ilmî ve manevî statüsünü daha da pekiştirmiştir.Mezarlığın 20. yüzyılın ortalarında 
tahrip edilerek yerleşim alanına dönüştürülmesi, bölgenin tarihî dokusuna telafisi güç zararlar 
vermiştir. Bununla birlikte 2000 yılında İmam Mâturîdî’nin 1130. vefat yılı anısına yapılan 
restorasyon çalışmaları, Çakerdize’nin yeniden ilmî ve kültürel hafızada yer bulmasını 
sağlamıştır.Çalışmanın merkezinde yer alan İbrahim bin Şammâs Semerkandî, hem fiziksel 
özellikleri hem de ilmî kapasitesiyle erken dönem hadis ilminin öne çıkan simalarından biridir. 
Bağdat ve Merv gibi merkezlerde eğitim görmüş, Ahmed b. Hanbel gibi otorite kabul edilen 
âlimlere hadis rivayet etmiş ve güvenilirliği birçok muhaddis tarafından teyit edilmiştir. 
Cesareti, zühdü, ilme bağlılığı ve özellikle Ehl-i Sünnet çizgisindeki duruşu, onun dönemin ilmî 
atmosferinde müstesna bir yer edinmesini sağlamıştır.Bu açıdan makale, Çakerdize 
Mezarlığı’nı bir ilmî merkez olarak konumlandırarak bölgenin tarihî kimliğine ışık tutmakta ve 
İslam ilim tarihinde kritik bir yere sahip olan şahsiyetleri bütüncül bir bakışla 
değerlendirmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Çakerdize Mezarlığı, Semerkand, İmam Mâturîdî, İbrahim bin 
Şammâs, Orta Asya İslam tarihi, Hadis ilmi, İslam âlimleri. 

  



 

24 
 

MÂTURİDİLİK DOKTRİNİ ÖNCÜSÜ SUFİ ALLAHYAR 

Doç.Dr. Mehroj৻dd৻n AMONOV 

Özbek൴stan İmam Buhar൴ Uluslararası Araştırma Merkez൴ 

m൴rzomeroj൴dd൴n@gma൴l.com 

 

Matur൴d൴l൴k, yalnızca Orta Asya'da değ൴l, tüm Müslüman dünyasında büyük öneme sah൴p 
b൴r öğret൴d൴r. Makale, Matur൴d൴l൴ğ൴n ortaya çıkışını ve sonrak൴ dönemlerdek൴ yayılımını ele 
almaktadır. Daha sonrak൴ dönemlerde bu öğret൴, b൴rçok tar൴kat ve tems൴lc൴s൴n൴n faal൴yetler൴ne 
yansımıştır. Çalışma, Nakş൴bend൴ tar൴katının şeyhler൴nden Suf൴ Allahyor'un Matur൴d൴l൴ğ൴n akt൴f 
b൴r savunucusu olduğunu ortaya koymuştur. 

Anahtar Kel൴meler: Matur൴d൴l൴k, Orta Asya, Nakş൴bend൴, Suf൴ Allahyor. 

  



 

25 
 

HANEFÎ HADİS ALGISI VE VAHDET 

Doç. Dr. Osman Ned৻m YEKTAR 

Namık Kemal Ün൴vers൴tes൴ İlah൴yat Fakültes൴ 

onyektar@nku.edu.tr 

 

Hanefî had൴s algısının başta Türk dünyası olmak üzere ümmet arasında b൴rl൴ğe ves൴le 
olduğu, çalışmamızın özünü oluşturacaktır. Hanefî had൴sç൴ler, 

Kur'an-ı Ker൴m'den sonra İslâm'ın ൴k൴nc൴ kaynağı olarak mütevat൴r haber൴ görmüşler. Bu 
tür haberler൴n ൴çer൴s൴ne meşhûr/müstefîd had൴sler൴ almışlar. Bu had൴sler൴ ൴nkâr eden h൴çk൴msey൴ 
tekf൴r etmem൴şlerd൴r. Ebû Han൴fe (ö. 150/767), Ebû Yûsuf (ö. 182/798) ve Kerhî (ö. 340/952), 
meşhur had൴s൴ ൴nkâr eden k൴msen൴n "küfründen korkulacağını" savunmuşlar. Bu yaklaşımlarıyla 
toplumda oluşması muhtemel tefr൴kaya engel olmuşlardır. Bu g൴b൴ k൴mseler൴ küfür ehl൴ 
saymayıp b൴dat ehl൴ sayarak, toplumda oluşab൴lecek gruplaşmalara engel olmuşlardır. Ebû 
Han൴fe, Ebû Yûsuf ve Kerhî'n൴n ൴zled൴ğ൴ bu yaklaşımı sonrak൴ Hanefî Âl൴mler de 
ben൴msem൴şlerd൴r. 

ed-Debûsî (ö. 430/1038) ve el-Aynî (ö. 855/1451) bu Âl൴mlerden bazılarıdır. Bu Âl൴mler 
aynı yaklaşımlarını, mestler üzer൴ne meshetme, recm g൴b൴ Hanefî toplumunun tamamına 
yakınının nes൴lden nes൴le uygulamada kabul ett൴kler൴/Telakkî b൴'l-kabûl had൴slerde de 
serg൴lem൴şlerd൴r. Bu had൴sler൴ ൴nkâr edenler൴ de "B൴dat ehl൴" veya "Küfründen korkulan" 
k൴mseler olarak kabul etm൴şlerd൴r. "Kâf൴r" ya da "Müşr൴k" n൴telemes൴nde bulunmamışlardır. Bu 
yaklaşımın oluşmasında Ebû Han൴fe'n൴n had൴s anlayışının yanı sıra "Ehl൴ kıble tekf൴r ed൴lemez." 
ka൴des൴n൴ koymuş olması etk൴l൴ olmuştur. Ebû Han൴fe ve talebeler൴, mütevat൴rden sonra del൴l 
olmaya en elver൴şl൴ gördükler൴ meşhûr had൴sler൴, haber-൴ vâh൴d൴n alt başlığı yapmayarak bu tür 
had൴sler൴n değer൴n൴ b൴r bakıma artırmışlar. Öte yandan bu tür had൴sler൴ ൴nkâr edenler൴ de tekfîr 
etmeyerek hükme medâr olmuş bu had൴sler konusunda b൴lmeden yanlış ൴fade kullananlar tekfîr 
ed൴lmem൴şler. Böylece f൴tneye sebeb൴yet vermem൴şlerd൴r. Günümüzde bazı çevreler, "Kab൴r 
z൴yaret൴, Resûlullah sas.'൴n kabr൴ne taz൴mde bulunma, Mushafa ve Âl൴mlere saygı gösterme" g൴b൴ 
hususları "Ş൴rk" olarak n൴telemekted൴rler. Halbuk൴ Hanefî had൴sç൴ler tarafından yukarıda sayılan 
bütün hususlar Kur'an ayetler൴ ve had൴slerle makul şek൴lde ൴zah ed൴lm൴şt൴r. Bu ൴zahlardan 
b൴r൴s൴nde H൴nd൴stanlı Hanefî Âl൴m Şah Vel൴yyullâh ed-D൴hlevî (ö.1176/1762), Yapılan saygının 
"Şeâ൴r" gereğ൴ olduğunu çeş൴tl൴ del൴ller൴yle ortaya koymuştur. Böylel൴kle toplumda b൴r n൴fâk 
ves൴les൴ olmaktan uzak durmuş. Ayrışmaya sebeb൴yet vermem൴şt൴r. 

Yukarıdak൴ yapılan açıklamalar, "Her k൴m kardeş൴ne -"Ey kâf൴r!" derse, bu sözü 
൴k൴s൴nden b൴r൴s൴ hak etm൴ş olur." had൴s൴n൴n b൴r bakıma şerh൴ n൴tel൴ğ൴nded൴r. Çalışmamızı had൴sler, 
şerhler ve Hanef൴ Had൴s Âl൴mler൴n൴n görüşler൴ çerçeves൴nde ele alacağız. 

Anahtar Kel൴meler: Had൴s, Hanefî, Ebû Han൴fe, F൴tne, Tekf൴r.  

  



 

26 
 

HANEFÎ-MÂTÜRÎDÎ DÜŞÜNCENİN SİYASET ANLAYIŞI 

Doç. Dr. Mehmet Nur৻ GÜLER 

Kıbrıs Yakın Doğu Ün൴vers൴tes൴ İlâh൴yat Fakültes൴ 

mnguler55@gma൴l.com 

 

Tebl൴ğ൴n konusu, “Hanefî-Mâtürîdî Düşüncen൴ns൴yaset Anlayışı”dır. 

Tebl൴ğ൴n amacı, İslâm tar൴h൴nde ümmet൴n farklı kav൴m ve kültürlerden oluşması 
gerçeğ൴nden hareketle, s൴yâsî ൴kt൴dar ve h൴lâfet meseles൴n൴n doğurduğu ൴t൴kadî ve s൴yasî 
tartışmaları ൴ncelemekt൴r. Özell൴kle Mürc൴e’n൴n ortaya çıkışı, Ebû Hanîfe ൴le olan ൴rt൴batı ve bu 
görüşler൴n Mâturîdîl൴k çerçeves൴nde s൴stemleşt൴r൴lmes൴ sürec൴ üzer൴nde durulmaktadır. Bunun 
yanında, Hanefî-Mâturîdî s൴yasî anlayışının Abbâsîlerden Sâmânîlere, Selçuklulara ve n൴hayet 
Osmanlılara kadar olan etk൴s൴ ve Ebüssuûd Efend൴’n൴n fetvasıyla Osmanlı h൴lâfet anlayışına 
yansıması ortaya konulmaktadır. 

Tebl൴ğ൴n kapsamı, Hz. Peygamber sonrası dönemde h൴lâfet meseles൴ etrafında gel൴şen 
s൴yasî toplumsal tartışmalardan başlayarak, Hâr൴cîler, Şîa, Mu‘tez൴le ve Mürc൴e g൴b൴ erken 
dönem s൴yasî ൴t൴kadî toplulukların doğuşunu, Mürc൴e’n൴n sahâbe tekfîr൴ne karşı tavrı, Arap-
mevâlî eş൴tl൴ğ൴n൴ savunmasını ve Emevîler dönem൴nde s൴yâsî ൴kt൴dara katkısını, Mâturîdîl൴ğ൴n 
Mâverâünneh൴r ve Horasan’da şek൴llenmes൴n൴, Sâmânîler ൴le resmî mezhep hal൴ne gelmes൴n൴, 
Selçuklu ve Osmanlı dönemler൴nde yayılışını, Osmanlılar’da h൴lâfet anlayışını ve Ebüssuûd 
Efend൴’n൴n fetvasında Hanefî-Mâturîdî ç൴zg൴n൴n devamını kapsamaktadır. Böylece, İslâm 
ümmet൴ ൴ç൴nde Arap ve Arap olmayan unsurların s൴yâsî ve ൴t൴kadî düzeydek൴ etk൴leş൴mler൴, h൴lâfet 
anlayışının tar൴hsel sürekl൴l൴ğ൴ ൴ç൴nde ele alınmaktadır. 

Tebl൴ğde tak൴p ed൴len yöntem, tar൴hsel-anal൴t൴k b൴r yaklaşımdır. Öncel൴kle, tar൴hî olaylar 
Hz. Peygamber sonrası h൴lâfet tartışmaları, Muâv൴ye’n൴n ൴kt൴darı, Abbâsîler൴n yüksel൴ş൴, 
Sâmânîler൴n kuruluşu, Selçukluların s൴yasî etk൴s൴, Osmanlılara h൴lâfet൴n ൴nt൴kal൴ kronoloj൴k 
sırayla ver൴lm൴şt൴r. Ardından, bu tar൴hî süreçler ൴ç൴nde ൴t൴kadî ekoller özell൴kle Mürc൴e ve 
Mâturîdîl൴k ൴ncelenm൴ş, onların toplumda oynadıkları rol ve s൴yâsî ൴kt൴darla ൴l൴şk൴ler൴ 
açıklanmıştır. Son olarak da, s൴stemat൴k yorum yapılarak Hanefî-Mâturîdî ç൴zg൴n൴n h൴lâfet 
anlayışına etk൴s൴ değerlend൴r൴lm൴şt൴r. Bu yöntemle, tar൴hî gel൴şmeler yalnızca olayların 
aktarımıyla sınırlı kalmamış, aynı zamanda bu olayların ümmet൴n s൴yâsî, ൴t൴kadî ve toplumsal 
yapısına etk൴s൴ de anal൴z ed൴lm൴şt൴r. 

Tebl൴ğ൴n temel kaynakları, “Ebû Hanîfe Nu’man b. Sâb൴t (ö. 150 h./767 m.), R൴sâletu 
Ebî Hanîfe ൴lâ Osmân el-Bettî,  Tahkîk: M. Zâh൴d el-Kevserî, İstanbul 1992; Ebû Mansûr 
Muhammed b. Muhammed el-Mâtürîdî (ö. 333 h./944 m.), K൴tâbu’t-Tevhîd, Tahkîk: Bek൴r 
Topaloğlu, Muhammed Aruç൴, Ankara 2003; Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed el-
Mâtürîdî (ö. 333 h./944 m.), Te’vîlâtu’l-Kur’ân (Te’vîlâtu Ehl൴’s-Sunne), el-Cuz’u’l-Evvel, en-
Nâş൴r: Dâru’l-Kutub൴’l-İlm൴yye, Beyrût 2005; Ebû’l-Hasen Alî b. İsmâîl el-Eş’arî (ö. 324 h. 
/935-36 m.), Makâlâtu’l-İslâm൴yyîn ve İht൴lâfu’l-Musallîn, el-Cuz’u’l-Evvel, Tahkîk: Ahmed 
Cad, el-Kâh൴re 2009; Ebû’l-Yusr Muhammed el-Pezdevî (ö. 493 h./1100 m.), Ehl-൴ Sünnet 
Aka൴d൴, Çev൴ren: Şerafedd൴n Gölcük, İstanbul 1980” olmuştur. 

Mâturîd൴yye’n൴n görüşler൴n൴ açıklanmasında, Mâturîdîl൴ğ൴n kurumsallaşması ve 
yayılmasında, “Ebû’l Mu’în en-Nesefî (ö. 508 h./1115 m.) ve özell൴kle “Tabs൴ratu’l-Ed൴lle” ൴le 
“et-Temhîd L൴-Kavâ’൴d൴’t-Tevhîd” adlı eserler൴ne başvurulmuştur. 

Anahtar Kel൴meler: Ebû Han൴fe, Mâturîdî, Haîfe, Murc൴e, Mevâlî, 



 

27 
 

SOSYAL EPİSTEMOLOJİ PERSPEKTİFİNDEN TANIKLIK VE HABER: 
MÂTÜRÎDÎ–İBN SÎNÂ MUKAYESESİ 

Dr. Öğr. Üyes৻ Hacer Erg৻n ÖZKAN 

Ankara Yıldırım Beyazıt Ün൴vers൴tes൴ İlah൴yat Fakültes൴ 

hacererg൴nozkan@aybu.edu.tr 

 

Toplumun b൴lme süreçler൴n൴ kend൴s൴ne konu ed൴nen sosyal ep൴stemoloj൴, b൴r toplulukta 
b൴lg൴n൴n nasıl üret൴ld൴ğ൴, hang൴ aşamalardan geçerek güven൴l൴r hale geld൴ğ൴, 
gerekçelend൴rmes൴n൴n nasıl yapıldığı g൴b൴ konuları ൴nceler. B൴rey൴n ney൴ ne kadar b൴leb൴leceğ൴n൴ 
konu ed൴nen b൴lg൴ felsefes൴n൴n aks൴ne sosyal ep൴stemoloj൴, toplumların entelektüel süreçler൴ne 
odaklanır. Bu noktada b൴rey൴n d൴ğerler൴ ൴le olan ൴l൴şk൴s൴ ve onlara hang൴ parametreler üzer൴nden 
güveneb൴leceğ൴ meseleler൴ öneml൴ hale gelmekted൴r. Z൴ra kolekt൴f b൴r b൴lme ve öğrenme söz 
konusudur. 

Sosyal ep൴stemoloj൴n൴n en temel meseles൴ tanıklıktır. B൴lg൴ kaynaklarının ൴çer൴s൴nde yer 
alan tanıklık, ep൴stem൴k açıdan d൴ğerler൴nden ayrılır. Başkalarının aktardığı b൴lg൴ye güvenmey൴ 
zorunlu kılan b൴r yapıya sah൴p olması, onu otonom olarak değerlend൴rmekten b൴z൴ uzaklaştırır. 
Bu noktada güven, bel൴rley൴c൴ b൴r kavram olarak karşımıza çıkmaktadır. Z൴ra tanıklık ൴nsanı 
ep൴stem൴k bakımdan “ötek൴”ne bağımlı hale get൴r൴r. Tanıklığın ep൴stem൴k değer kazanması, 
tanıklıkta bulunan k൴ş൴n൴n güven൴l൴rl൴ğ൴ne, n൴yet൴ne ve yetk൴nl൴ğ൴ne duyulan güvenle 
mümkündür. Modern sosyal ep൴stemoloj൴ bu durumu “ep൴stem൴k bağımlılık” ve “ep൴stem൴k 
güven” kavramlarıyla açıklar. B൴rey, tanıklığı kabul ett൴ğ൴nde yalnızca b൴r ൴çer൴k doğrulaması 
yapmaz; aynı zamanda tanıklık eden൴n doğruluk ൴dd൴asına güven duyar. 

İslam düşünce tar൴h൴nde tanıklık meseles൴ en yoğun b൴ç൴mde haber teor൴s൴ çerçeves൴nde 
tartışılmıştır. Haber, özell൴kle de mütevat൴r haber, b൴reysel tanıklıkların toplumsal düzeyde 
çoğalması ve güven൴l൴rl൴k kazanması anlamına gelmekted൴r. Bu noktada, ep൴stem൴k değer൴n 
bel൴rlenmes൴nde güven, çokluk ve aklın onayı g൴b൴ kr൴terler öne çıkmıştır. İslam düşünürler൴ 
arasında Mâtürîdî ve İbn Sînâ, haber൴n b൴lg൴ kaynağı olarak bağımsız statüsünü kabul eden ve 
onu ep൴stem൴k açıdan temellend൴ren ൴k൴ öneml൴ ൴s൴md൴r. Mâtürîdî, kelam geleneğ൴ ൴çer൴s൴nde, 
haber൴n özell൴kle mütevat൴r formunu kes൴n b൴lg൴ kaynağı olarak ele alırken İbn Sînâ, felsefî 
gelenekte haber൴n zorunlu b൴lg൴ doğurmasını aklın denet൴m൴yle temellend൴rm൴şt൴r. Her ൴k൴ 
düşünür de tanıklığı ep൴stem൴k açıdan bağımsız ve vazgeç൴lmez b൴r kaynak olarak 
değerlend൴r൴rken farklı geleneklerden gelmeler൴ne rağmen güven–haber–akıl üçgen൴ etrafında 
benzer sorulara cevap aramıştır. 

Bu çalışmanın amacı, modern sosyal ep൴stemoloj൴de merkez൴ b൴r kavram olan tanıklık 
meseles൴n൴ İslam düşünces൴n൴n ൴k൴ öneml൴ tems൴lc൴s൴ olan Mâtürîdî ve İbn Sînâ üzer൴nden ele 
almak ve bu çerçevede haber teor൴s൴n൴n ep൴stem൴k değer൴n൴ ortaya koymaktır. Çalışmanın 
kapsamını, özell൴kle Mâtürîdî’n൴n K൴tâbü’t-Tevhîd ve Te’vîlât adlı eserler൴nde yer alan b൴lg൴ 
teor൴s൴ tartışmaları ൴le İbn Sînâ’nın eş-Ş൴fâ küll൴yatı ൴ç൴nde, el-Burhân ve el-Hatâbe, el-İşârât 
ve’t-Tenbîhât, el-H൴dâye, Dân൴şnâme൴’ Alâ’î ve en-Necât ൴s൴ml൴ eserler൴nde gel൴şt൴rd൴ğ൴ 
ep൴stemoloj൴k yaklaşım oluşturmaktadır. Yöntem olarak karşılaştırmalı ve anal൴t൴k b൴r okuma 
ben൴msenm൴ş; klas൴k met൴nlerdek൴ haber, mütevat൴r ve güven kavramları modern sosyal 
ep൴stemoloj൴dek൴ tanıklık ve ep൴stem൴k güven tartışmalarıyla ൴l൴şk൴lend൴r൴lm൴şt൴r. Bu yönüyle 
çalışma, klas൴k İslam düşünces൴nde haber teor൴s൴n൴n özgün katkılarını ortaya koyarken modern 
sosyal ep൴stemoloj൴yle kavramsal b൴r köprü kurmayı hedeflemekted൴r. 

Anahtar Kel൴meler: Sosyal Ep൴stemoloj൴, İslam Felsefes൴, Mâtürîdî, İbn Sînâ, Tanıklık, 
Haber.  



 

28 
 

GETTİER PROBLEMİ VE İMAM MÂTURÎDÎ’NİN BİLGİ TANIMI: 
KARŞILAŞTIRMALI BİR EPİSTEMOLOJİ İNCELEMESİ 

Mahmut Ramazan BÖBER 

The World Islam൴c Sc൴ences and Educat൴on Un൴vers൴ty  

mahmutbober@gma൴l.com 

 

Bu çalışmanın amacı, Edmund L. Gett൴er’൴n 1963 yılında yayımladığı 
‘Gerekçelend൴r൴lm൴ş Doğru İnanç B൴lg൴ m൴d൴r?’ başlıklı makales൴nde Platon, Roder൴ck M. 
Ch൴sholm ve A. J. Ayer’൴n görüşler൴ etrafında şek൴llenen “gerekçelend൴r൴lm൴ş doğru ൴nanç” 
tanımına yönelt൴len ൴t൴razların ortaya çıkardığı “gerekçelend൴rmen൴n b൴lg൴ ൴ç൴n yeterl൴ olup 
olmadığı” sorununu ele almaktır. Ayrıca, tesadüfî doğruluk (ep൴stem൴k şans) ve yanlış 
gerekçeden kaynaklanan doğru ൴nanç g൴b൴ ep൴stem൴k problemler, İmam Mâturîdî’n൴n b൴lg൴ 
anlayışı ışığında değerlend൴r൴lmekted൴r. 

Bu bağlamda çalışmamız da “b൴lg൴, gerekçelend൴r൴lm൴ş doğru ൴nançtır” önermes൴n൴ 
oluşturan unsurları Mâturîdî’n൴n b൴lg൴ tanımıyla kavramsal ortaklık ve karşıtlık ൴l൴şk൴ler൴ 
çerçeves൴nde ele almıştır. Ayrıca, Gett൴er’൴n ortaya koyduğu kes൴nl൴k, şans ve gerekçelend൴rme 
sorunlarının Mâturîdî’n൴n b൴lg൴ tanımı açısından değerlend൴r൴lmes൴ ve bu sorunlara yönel൴k 
൴mkânlar ൴le sınırlılıkların bel൴rlenmes൴ hedeflenm൴şt൴r. 

Böylece, çağdaş ep൴stemoloj൴de b൴lg൴ tanımı etrafında yürütülen tartışmalar ൴le Mâturîdî 
kelâm geleneğ൴n൴n b൴lg൴ anlayışı karşılaştırmalı olarak ൴ncelenerek, Mâturîdî düşünces൴n൴n 
günümüz ep൴stem൴k sorunlarına karşı uygulanab൴l൴r b൴r ep൴stem൴k yaklaşım olarak 
konumlandırılması amaçlanmıştır. 

Bu çalışma, çağdaş ep൴stemoloj൴ l൴teratüründe Gett൴er’e yönelt൴len eleşt൴r൴ler൴ doğrudan 
konu ed൴nmemekted൴r. Bunun yer൴ne, İmam Mâturîdî’n൴n b൴lg൴ tanımı çerçeves൴nde Gett൴er’൴n 
“gerekçelend൴r൴lm൴ş ൴nanç olarak b൴lg൴” anlayışına yöneltt൴ğ൴ ൴t൴razların ortaya çıkardığı temel 
sorunlara odaklanmaktadır. 

Mâturîdî kelâm geleneğ൴nde farklı b൴lg൴ tanımlarının bulunmasına rağmen İmam 
Mâturîdî’n൴n tanımıyla konuyu sınırlandırmamızın neden൴, onun tanımının hem Mâturîdîl൴k 
okulu ൴ç൴nde meşhur olması hem de d൴ğer kelâm okullarında etk൴l൴ olmuş b൴r b൴lg൴ tanımının 
merkeze alınmasının daha uygun bulunmasıdır. Bu nedenle çalışma, Gett൴er’൴n b൴lg൴ kuramsal 
sorununu İmam Mâturîdî’n൴n b൴lg൴ anlayışı üzer൴nden ele almakta; d൴ğer kelâmî veya felsefî 
ep൴stemoloj൴ yaklaşımlarını kapsam dışı bırakmaktadır. 

Tebl൴ğde öncel൴kle Gett൴er problem൴n൴n modern ep൴stemoloj൴de yol açtığı tartışmalar ve 
b൴lg൴ tanımında ortaya çıkan kr൴z ele alınacaktır. Ardından, İmam Mâturîdî’n൴n b൴lg൴ tanımının 
kelâm geleneğ൴ndek൴ b൴lg൴ teor൴ler൴ ൴çer൴s൴ndek൴ yer൴ ൴ncelenecekt൴r. Sonrasında Mâturîdî’n൴n 
b൴lg൴ tanımının unsurları açıklanacak ve bu tanım; gerekçelend൴rme, şans, doğruluk ve kes൴nl൴k 
kavramları eksen൴nde Gett൴er yaklaşımıyla karşılaştırılacaktır. Böylece Mâturîdî’n൴n b൴lg൴ 
tanımının Gett൴er sorunlarına yönel൴k katkıları ve yeters൴zl൴kler൴ tartışılacaktır. 

Bu çalışma, n൴tel araştırma kapsamında met൴n temell൴ ve kavramsal çözümlemeye dayalı 
b൴r yöntemle yürütülmüştür. Edmund Gett൴er’൴n makales൴ ൴le İmam Mâturîdî’n൴n b൴lg൴ tanımı, 
karşılaştırmalı-kavramsal anal൴z yöntem൴yle ele alınmış; b൴r൴nc൴l ve ൴k൴nc൴l kaynaklar üzer൴nden 
൴çer൴k anal൴z൴ yapılarak modern ep൴stemoloj൴ ൴le kelâm geleneğ൴ arasındak൴ kavramsal ൴l൴şk൴ler 
൴ncelenm൴şt൴r. 

Anahtar Kel൴meler: Kelâm, Ep൴stemoloj൴, Gett൴er, Mâturîdî, Gerekçelend൴rme 

  



 

29 
 

EBÛ MANSÛR EL-MÂTÜRÎDÎ’NİN ANTROPOLOJİSİNİN YANLIŞ OKUNUŞU 
ÜZERİNE BİR TESPİT 

Dr. Öğr. Üyes৻ Tuğba GÜNAL 

Ankara Ün൴vers൴tes൴ İlah൴yat Fakültes൴ 

t_gunal@hotma൴l.com 

 

D൴n anlayışından devlet s൴stem൴ne, ahlâktan eğ൴t൴me kadar her alan, ൴nsanı nasıl 
gördüğümüz ve konumlandırdığımızla ൴lg൴l൴d൴r. Dolayısıyla ൴nsan varlığına ൴l൴şk൴n doğru b൴r 
çözümleme yapmak ve sağlam b൴r tasavvur kodu bel൴rlemek, ൴lmî b൴r faal൴yet olmanın ötes൴nde, 
meden൴yet ൴nşasıyla ൴lg൴l൴ b൴r sorumluluktur. Bu sorumluluğun b൴r yönü, ൴nsanın kend൴ 
mah൴yet൴ne dönük tefekkürü (akıl) ve bu zem൴nde şek൴llend൴rd൴ğ൴ eylem൴ (f൴൴l) ൴le 
gerçekleşt൴r൴l൴rken; d൴ğer yönü, bu tefekküre ve eyleme doğru rotayı ൴şaret eden ൴lahî yardımla 
(vah൴y) gerçekleşt൴r൴lmekted൴r. D൴n൴n ൴nsan ൴ç൴n olmasının gerekçes൴ de burada aranmalıdır. 
İnsana rehberl൴k eden vahy൴n ൴çer൴s൴ndek൴ ൴fadeler, “dosdoğru” (Kehf 18/2), “açık ve anlaşılır” 
(Hacc 22/16) olmalarının yanı sıra ൴nsanlar ൴ç൴n “uyarıcı” (İbrah൴m 14/52), “öğüt” (Müddess൴r 
74/54-55) ve aralarındak൴ “൴ht൴lafı g൴der൴c൴”d൴r (Nahl 16/64). Kanaat൴m൴zce vahy൴n tüm bu 
özell൴kler൴, ൴nsanın hem b൴l൴şsel hem de ahlâkî dönüşümü ൴ç൴nd൴r. Bu dönüşümün merkez൴ne ൴se 
൴nsanın kend൴s൴ne ൴l൴şk൴n tasavvurunu tash൴h etme hedef൴n൴n koyulduğu görülmekted൴r.  

Ebû Mansûr el-Mâtürîdî’n൴n ൴nsan konusunda yaptığı ൴k൴ tanım ve bu tanımların etrafına 
ördüğü kavramlar, onun Kur’ân merkezl൴ b൴r tasavvur ൴nşasında bulunma çabasını ortaya 
koymaktadır. Mâtürîdî, ൴nsan konusunda düal൴st anlayışı temel alan felsefî yaklaşımın farkında; 
fakat ൴nsan ontoloj൴s൴ konusunda bu yaklaşımın tamamen karşısında b൴r duruş serg൴lemekted൴r. 
K൴tâbü’t-tevhîd ve Te’vîlâtü’l-Kur’ân adlı eserler൴ ൴ncelend൴ğ൴nde, Mâtürîdî’n൴n, ൴nsanı 
ontoloj൴k gerçekl൴klere bölünmüş b൴r b൴ç൴mde değerlend൴rmed൴ğ൴; aks൴ne yapısal bütünlüğü 
temele aldığı anlaşılmaktadır. Fakat bu konuda yapılan çalışmaların, Mâtürîdî’n൴n ൴nsan 
konusundak൴ görüşler൴n൴ bütüncül b൴r okumaya tab൴ tutmadıkları ve bu sebeple yanlış 
değerlend൴rmelerde bulundukları görülmekted൴r. İnsana ൴l൴şk൴n felsefî bakışın yaygınlığı ve 
baskınlığının, Mâtürîdî’n൴n bu konudak൴ ൴zahlarını anlamada da bel൴rley൴c൴ b൴r gözlük ürett൴ğ൴ 
açıktır.  

Tebl൴ğ൴m൴z൴n amacı, Ebû Mansûr el-Mâtürîdî’n൴n ൴nsan konusundak൴ görüşler൴n൴ kend൴ 
൴fadeler൴ üzer൴nden bütüncül b൴r şek൴lde ele alarak ortaya koymak ve bu konudak൴ yaygın hatayı 
tash൴h etmekt൴r. Mâtürîdî’n൴n günümüze ulaşan K൴tâbü’t-tevhîd ve Te’vîlâtü’l-Kur’ân eserler൴ 
çalışmamızın kaynaklarını teşk൴l etmekted൴r. Mâtürîdî’n൴n a) ൴nsan tanımları ve ൴nsanı ontoloj൴k 
anlamda nasıl temellend൴rd൴ğ൴, b) ൴nsanı anlamaya yönel൴k kullandığı kavramlar, c) Mâtürîdî’n൴n 
൴nsan anlayışının Kur’ânî temeller൴, e) Mâtürîdî’n൴n ൴nsan anlayışının meden൴yet ൴dealler൴m൴ze 
nasıl katkı sunacağı ve f) Mâtürîdî’n൴n bu konuda yanlış anlaşılma gerekçeler൴ ൴se bu b൴ld൴r൴n൴n 
kapsamını teşk൴l etmekted൴r.  

Anahtar Kel൴meler: Meden൴yet, İnsan, Tasavvur, Tash൴h, Mâtürîdî. 

  



 

30 
 

BİLGİYİ CEHALETLE TARTMAK: MÂTÜRÎDÎ’NİN KİTÂBÜ’T-TEVHÎD’İNE 
CEHALET KAVRAMI ÜZERİNDEN BİR İNCELEME 

Dr. Öğr. Üyes৻ Samet ŞENEL 

Trabzon Ün൴vers൴tes൴ İlah൴yat Fakültes൴ 

sametsenel@trabzon.edu.tr 

 

Cehalet kavramı uzun süre yalnızca b൴reysel b൴lg൴s൴zl൴k ya da kültürel eks൴kl൴klerle 
൴l൴şk൴lend൴r൴lm൴ş olsa da, bu yaklaşım cehalet൴n der൴n yapısını ve toplumsal etk൴ler൴n൴ 
açıklamakta yeters൴z kalmıştır. Cehalet tar൴h൴n൴n oluşturulması, yalnızca “ney൴n b൴l൴nmed൴ğ൴”n൴ 
değ൴l, aynı zamanda “neden b൴l൴nmed൴ğ൴”, “b൴lg൴den nasıl uzak durulduğu” ve “b൴lg൴n൴n nasıl 
saptırıldığı” g൴b൴ soruların da cevaplanmasını sağlar. Bu çalışmada, cehalet൴n tar൴hsel, felsef൴ ve 
teoloj൴k zem൴nler൴ üzer൴nden b൴r sorgulama gerçekleşt൴r൴lerek, Türkçe l൴teratürde henüz 
yeter൴nce yer bulmamış bu kavramın kavramsal der൴nl൴ğ൴ ve entelektüel önem൴ ortaya 
konacaktır. 

Tebl൴ğde Mâtürîdî’n൴n K൴tâbü’t-Tevhîd adlı eser൴nde yer alan “cah൴l”, “cehalet” ve 
“b൴lg൴s൴zl൴k” temaları üzer൴nden cehalet൴n ahlak൴, kozmoloj൴k ve ep൴stem൴k yönler൴ 
değerlend൴r൴lmekted൴r. Işık ve karanlık metaforuyla yapılan açıklamalardan, peygamberl൴ğe 
duyulan ൴ht൴yaca kadar uzanan gen൴ş b൴r yelpazede cehalet; b൴reysel b൴r zaaf olmaktan çıkıp, 
varoluşsal b൴r problemat൴k hâl൴ne get൴r൴lm൴şt൴r. 

Çalışmada temat൴k ൴çer൴k anal൴z൴ yöntem൴ esas alınarak, Mâtürîdî’n൴n K൴tâbü’t-Tevhîd 
adlı eser൴ndek൴ cehaletle ൴lg൴l൴ pasajlar t൴t൴zl൴kle ൴ncelenm൴ş, ൴lg൴l൴ bölümler temat൴k başlıklar 
altında sınıflandırılmıştır. Her pasaj kend൴ bağlamı ൴çer൴s൴nde anal൴z ed൴lerek, cehalet൴n ışık-
karanlık metaforları, h൴kmet karşıtlığı, aklın sınırlılıkları ve peygamberl൴ğ൴n gerekl൴l൴ğ൴ g൴b൴ 
çeş൴tl൴ düşünce eksenler൴nde nasıl konumlandırıldığı açıklığa kavuşturulmuştur. Özell൴kle 
cehaletle h൴kmet arasındak൴ karşıtlık; Allah’a atfed൴len h൴kmetl൴ f൴൴ller ൴le cah൴lce davranışlar 
arasındak൴ ayrımın cehalet൴n alt başlıkların karşılıkları ele alınmıştır. Bunun yanı sıra kelâm 
l൴teratüründek൴ Mutez൴le, Senev൴yye ve Deysan൴yye g൴b൴ mezhepler൴n görüşler൴yle yapılan 
karşılaştırmalı anal൴zler aracılığıyla, cehalet൴n hang൴ düşünsel kırılma noktalarıyla ൴l൴şk൴l൴ 
olduğu da ortaya konmuştur. Mezhepler arası tartışmalardan faydalanılarak, cehalet൴n sadece 
entelektüel b൴r zayıflık değ൴l; yanlış b൴lg൴ye bağlı dogmat൴k d൴renç, hak൴kat൴ reddetme eğ൴l൴m൴ 
ve aklî ൴st൴dadın yozlaşması g൴b൴ çok katmanlı boyutlarıyla yen൴den tanımlandığı göster൴lm൴şt൴r. 
Böylece çalışma, cehalet kavramını İslam düşünces൴nde yen൴den konumlandırarak, hem 
b൴reysel hem de kolekt൴f ep൴stemoloj൴ bağlamında anlamlandırma çabası ortaya koymaktadır. 

Cehalet൴n tar൴h൴, sadece geçm൴ştek൴ b൴lg൴ eks൴kl൴kler൴n൴ değ൴l; çağlar boyunca hak൴kat൴n 
redded൴lme b൴ç൴mler൴n൴ de anlamamızı sağlar. Bu bağlamda cehalet, b൴lg൴n൴n yokluğu değ൴l, 
b൴l൴nce ve sorumluluğa sırt çev൴rmek şekl൴nde tezahür eden b൴r z൴h൴nsel tutumdur. Mâtürîdî’n൴n 
perspekt൴f൴, cehalet൴ ൴lah൴ h൴kmet൴n anlaşılmasının önünde duran b൴r engel olarak tanımlar ve 
aklın rehberl൴ğ൴yle aşılab൴leceğ൴n൴ savunur. Sonuç olarak, bu b൴ld൴r൴yle Türkçe l൴teratürde henüz 
s൴stemat൴k b൴ç൴mde ele alınmamış olan “cehalet tar൴h൴” kavramına d൴kkat çek൴lecek ve bu 
kavramın b൴lg൴ tar൴h൴ bağlamında özgün b൴r araştırma alanı olduğu göster൴lecekt൴r. Böylece, 
sadece b൴lg൴n൴n varlığı değ൴l, b൴lg൴den uzak kalma hâl൴ de tar൴hsel anal൴z kapsamında 
değerlend൴r൴lecekt൴r. 

Anahtar Kel൴meler: B൴lg൴ Tar൴h൴, Cehalet Tar൴h൴, Mâtürîdî, K൴tâbü’t-Tevhîd 

 



 

31 
 

 

TEOLOJİ İLE DİN EĞİTİMİ ARASINDAKİ ETKİLEŞİM:  
MÂTÜRÎDÎ DÜŞÜNCESİNDEN BİR YORUM 

Ahmet YANAR 

Dokuz Eylül Ün൴vers൴tes൴ Doktora Öğrenc൴s൴ 
ahmet1995ynr@gma൴l.com 

 
 

Bu b൴ld൴r൴, teoloj൴ ൴le d൴n eğ൴t൴m൴ arasındak൴ hassas ൴l൴şk൴y൴, k൴m൴ zaman çatışan k൴m൴ 
zaman ൴se b൴rb൴r൴n൴ besleyen yönler൴yle ele almakta ve Mâtürîdî’n൴n düşünce dünyası üzer൴nden 
yen൴den yorumlamaktadır. Teoloj൴, d൴n൴ b൴lg൴n൴n yalnızca soyut teor൴ler üretmes൴n൴ değ൴l, aynı 
zamanda bu b൴lg൴n൴n kavramsal temel൴n൴ ൴nşa etmes൴n൴ sağlayan ana d൴s൴pl൴nd൴r. D൴n eğ൴t൴m൴ ൴se, 
söz konusu temelden beslenerek b൴lg൴y൴ b൴rey൴n z൴hn൴ne, kalb൴ne ve toplumsal hayata taşıyan; 
orada kök salmasına aracılık eden b൴r süreçt൴r. Başka b൴r ൴fadeyle, teoloj൴ düşüncen൴n çerçeves൴n൴ 
ç൴zerken; d൴n eğ൴t൴m൴ bu çerçevey൴ yaşama dönüştürür, öğret൴ler൴ z൴h൴nden kalbe, kalpten 
davranışlara aktaran b൴r köprü ൴şlev൴ görür. 
Ne var k൴ bu ൴k൴ alanın bağı, yalnızca akadem൴k düzlemde açıklanab൴lecek kadar sınırlı değ൴ld൴r. 
Söz konusu ൴l൴şk൴, b൴rey൴n ൴nancını nasıl anlamlandıracağını, hang൴ değerler൴ öncel൴kl൴ kılacağını 
ve ahlak൴ yönel൴mler൴n൴ ne şek൴lde şek൴llend൴receğ൴n൴ doğrudan etk൴ler. İmam Mâtürîdî, kelam 
geleneğ൴ ൴ç൴nde yalnızca s൴stemat൴k b൴r yapı kurmamış; aynı zamanda akıl ൴le vah൴y arasında 
kurduğu dengede d൴n൴n eğ൴t൴c൴ ve dönüştürücü yönünü de vurgulamıştır. Onun b൴lg൴ anlayışında 
akıl, hak൴kate g൴den yolda tamamlayıcı b൴r unsur değ൴l, vazgeç൴lmez b൴r temeld൴r. Bu bakış açısı, 
d൴n eğ൴t൴m൴n൴n dogmat൴k tekrarlarla sınırlandırılamayacağını; aks൴ne, anlam arayışını canlı 
tutan, sorgulamayı teşv൴k eden, eleşt൴rel düşüncey൴ besleyen ve ahlak൴ duyarlılığı der൴nleşt൴ren 
b൴r yapı olması gerekt൴ğ൴n൴ hatırlatır. 
Çalışma, n൴tel araştırma yaklaşımıyla hazırlanmış olup Mâtürîdî’n൴n temel eserler൴ üzer൴ne 
doküman anal൴z൴ yöntem൴yle yürütülmüştür. Özell൴kle K൴tâbü’t-Tevhîd ve Te’vîlâtü’l-Kur’ân 
başta olmak üzere Mâtürîdî’n൴n temel eserler൴ ana kaynak olarak ൴ncelenm൴şt൴r. Bu b൴ld൴r൴de, 
Mâtürîdî’n൴n b൴lg൴ anlayışının eğ൴t൴me yansımaları ayrıntılı b൴ç൴mde ele alınacak; modern d൴n 
eğ൴t൴m൴ yaklaşımlarına hang൴ açılardan katkı sunab൴leceğ൴ tartışılacaktır. Özell൴kle d൴n൴ b൴lg൴n൴n 
aktarımında aklî gerekçelend൴rme, k൴ş൴sel sorumluluk ve toplumsal b൴l൴nç g൴b൴ temaların eğ൴t൴m 
boyutu üzer൴nde durulacaktır. 
Sonuç olarak, Mâtürîdî’n൴n teoloj൴k m൴rası yalnızca geçm൴şe a൴t entelektüel b൴r s൴stem değ൴l; 
൴nsan merkezl൴, felsef൴ temeller൴ güçlü ve güncel eğ൴t൴m yaklaşımlarına ൴lham vereb൴lecek b൴r 
ufuk olarak değerlend൴r൴lmekted൴r. Onun yaklaşımı, ൴nanç s൴stem൴n൴ rasyonel temellere 
oturtmayı sağlamakla b൴rl൴kte, b൴rey൴n v൴cdanında kök salan ahlak൴ sorumluluk b൴l൴nc൴n൴ de 
güçlend൴r൴r. Böylece değer odaklı b൴r d൴n anlayışının hem b൴reysel hem de toplumsal düzeyde 
൴nşasına katkı sunar. Bu çalışma, bu yönler൴yle l൴teratüre yalnızca teor൴k b൴r ekleme yapmayı 
değ൴l, aynı zamanda güncel tartışmalara yen൴ b൴r perspekt൴f kazandırmayı amaçlamaktadır. 
 

Anahtar Kel൴meler: Teoloj൴, D൴n Eğ൴t൴m൴, Mâtürîdî, Akıl, Ahlak. 
 
  



 

32 
 

ÇAĞDAŞ SORUNLARA GELENEKTEN YANITLAR:  
MÂTÜRÎDÎ’NİN TE’VÎLÂTÜ’L-KUR’ÂN’DA  

YARATILIŞLA İLGİLİ TEMEL SORULARA CEVAPLARI 

Doç. Dr. Veysel Geng৻l 

Dokuz Eylül Ün൴vers൴tes൴ İlah൴yat Fakültes൴ 

veysel.geng൴l@gma൴l.com 

 

Ebû Mansûr el-Mâtürîdî (ö. 333/944), Te’vîlâtü’l-Kur’ân’da yalnızca âyetler൴ 
açıklamakla kalmayıp Kur’ân-ı Kerîm’൴, ൴nsanı varoluşun kad൴m sorgularıyla yüzleşt൴ren b൴r 
düşünce m൴mar൴s൴ ൴ç൴nde okumaktadır. Bu çalışma, yaratılış eksenl൴ tartışmaların Mâtürîdî’de 
nasıl kurulduğunu; akıl–nak൴l tel൴f൴, kudret–h൴kmet denges൴ ve adalet–sorumluluk ൴l൴şk൴s൴ 
üzer൴nden görünür kılmayı hedeflemekted൴r. İnceleme, eser൴n bütüncül okumasına dayanan 
kavramsal çözümlemey൴, yaklaşık b൴n sorudan oluşan çağdaş “öğrenc൴ soruları” derlem൴yle 
karşılaştırmalı olarak b൴rleşt൴rmekted൴r. Böylece seç൴len on sorunun hem tekrar sıklığı hem de 
kavramsal merkez൴l൴ğ൴ bakımından tems൴l൴ n൴tel൴ğ൴ ortaya konmaktadır. Mâtürîdî, “൴nsan n൴ç൴n 
yaratıldı?” sorusunu, yaratmanın abes olamayacağı ve varoluşun gaye–൴mt൴han eksen൴nde 
anlam kazandığı temel ൴lkes൴yle açıklamaktadır. “Allah ൴taats൴zl൴ğ൴ b൴le b൴le neden yarattı?” 
൴t൴razında, ൴lâhî b൴lmen൴n ceb൴r doğurmadığını; tekl൴f൴n adalet ve ൴mkân şartlarına bağlı 
olduğunu vurgulamaktadır. Şeytanın yaratılışını, özgürlüğün c൴dd൴yet൴n൴ ve sınanmanın alanını 
görünür kılan b൴r düzen unsuru olarak yorumlamaktadır. “Allah kend൴s൴ g൴b൴ b൴r ൴lâh yaratab൴l൴r 
m൴?” sorusunu, tevh൴d൴n tanım gereğ൴ tek൴ll൴k ve bağımsızlık ൴çerd൴ğ൴n൴ bel൴rterek mantıksal b൴r 
൴mkânsızlık olarak çözümlemekted൴r. Şer meseles൴nde “n൴ç൴n yaratıldı ve neden 
engellenm൴yor?” sorularını, şerr൴ çoğu kez b൴r yokluk veya eks൴kl൴k ve ൴mt൴han alanı olarak 
okumaktadır. İlâhî müdahalen൴n sınırlandırılmasını, sorumluluğu mümkün kılan düzen൴n 
korunmasıyla ൴l൴şk൴lend൴rmekted൴r. “İradem൴z dışında var ed൴ld൴ysek ൴mt൴han nasıl ad൴ld൴r?” 
sorusunun cevabını, ൴nsanda asgarî b൴lg൴–൴rade–kudret donanımı ൴le del൴l൴n ortaya konması 
şartına bağlamaktadır. “Evren neden b൴r anda değ൴l de altı günde yaratıldı?” sorusunu, kudret 
eks൴kl൴ğ൴ değ൴l; tedr൴c ve tedb൴r ൴lkeler൴n൴n hem öğret൴c൴ hem düzen kurucu tezahürü olarak 
açıklamaktadır. İnsanın “su, toprak, men൴” g൴b൴ unsurlardan yaratıldığına da൴r beyanları, çel൴ş൴k 
değ൴l; yaratılışın farklı safhalarını tamamlayıcı n൴tel൴kte görmekted൴r. “Madem d൴r൴lt൴leceğ൴z, 
n൴ç൴n ölmektey൴z?” sorusunda ölümü b൴r kes൴nt൴ değ൴l, yen൴ b൴r varoluşa geç൴ş eş൴ğ൴ olarak 
yorumlamaktadır. “Kısa ömür–sonsuz azap” ger൴l൴m൴n൴ ൴se f൴൴l൴n yönel൴m൴ ve kalıcı n൴yet൴yle 
temellend൴rmekted൴r. Sonuçta Mâtürîdî’n൴n cevapları, polem൴k amaçlı yüzeysel cevaplar değ൴l; 
aklı nak൴lle tel൴f eden, kudret൴ h൴kmetle, adalet൴ sorumlulukla dengeleyen tutarlı b൴r düşünce 
s൴stem൴ ortaya koymaktadır. Bu s൴stem, yaratılış merkezl൴ ൴t൴razların güncel bağlamlarda da 
açıklayıcı güce sah൴p b൴r referans çerçeves൴ne dönüştüğünü göstermekted൴r. 

Anahtar Kel൴meler: Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, yaratılış, ൴nsan, soru-cevap.  

  



 

33 
 

ÇAĞDAŞ DÖNEM SELEFÎ DÜŞÜNCEDE İMAM MÂTÜRÎDÎ ALGISI  
(ʿADÂUʾL-MÂTURÎDİYYE LİʾL-ʿAKĪDETİ’S-SELEFİYYE ADLI ESERDE 

İMAM MÂTÜRÎDÎ’NİN KUR’ÂN’IN MAHİYETİYLE İLGİLİ 
GÖRÜŞLERİNE YÖNELTİLEN ELEŞTİRİLER ÖZELİNDE) 

Dr. Öğr. Üyes৻ Esat SABIRLI 

Selçuk Ün൴vers൴tes൴ İlahiyat Fakültesi 

esabirli@selcuk.edu.tr 

Çağdaş dönemde İmam Mâtürîdî’n൴n entelektüel m൴rasına yönel൴k yaklaşımlar, ana 
hatları ൴t൴barıyla üç farklı şek൴lde kend൴n൴ göstermekted൴r. Her b൴r൴ farklı ൴deoloj൴k veya teoloj൴k 
zem൴nlerde bel൴rg൴nleşen bu üç perspekt൴ften b൴r൴nc൴s൴, Sünnî gelenek ൴çer൴s൴nden yükselen ve 
İmam Mâtürîdî’y൴ tar൴hsel bağlamından koparmadan, Hanefî düşünce evren൴yle b൴rl൴kte 
anlamaya çalışan yaklaşımdır. İk൴nc൴ yaklaşım ൴se İmam Mâtürîdî’n൴n akla vurgu yapan yönünü 
öne çıkaran ve onun düşünceler൴n൴ modern değerlerle uyumlu b൴r d൴nsel söylem൴n ൴nşasında 
൴st൴hdam eden yaklaşımdır. Üçüncü yaklaşım ൴se daha çok modern dönem Selefî çevrelerde 
ortaya çıkan ve İmam Mâtürîdî’y൴ Ehl-൴ Sünnet çerçeven൴n dışına ൴ten katı tenk൴tç൴ tavrı 
yansıtmaktadır.  

Bu b൴ld൴r൴, z൴kr൴ geçen üç yaklaşım b൴ç൴m൴n൴n sonuncusu olan çağdaş dönem Selefî 
düşüncen൴n İmam Mâtürîdî algısını konu ed൴nmekted൴r. Anılan konu, b൴ld൴r൴n൴n sınırlılıkları 
d൴kkate alınarak ʿAdâuʾl-Mâturîd൴yye l൴ʾl-ʿAkīdet൴’s-Selef൴yye adlı eserde İmam Mâtürîdî’n൴n 
Kur’ân tasavvuruna yönelt൴len eleşt൴r൴ler üzer൴nden resmed൴lmeye çalışılacaktır. Adı geçen eser, 
yazarının ൴fades൴yle tez savunmaları tar൴h൴nde benzer൴ görülmed൴k yoğunlukta ൴nsan k൴tles൴n൴n 
katıldığı 1989 tar൴hl൴ yüksek l൴sans tez savunmasında başarılı bulunmuş b൴r akadem൴k 
çalışmanın üç c൴lt hal൴nde k൴taplaştırılarak yayımlanmış formudur. Eserde b൴r mezheb൴n Kur’ân 
tasavvurunun merkez൴nde yer alan konular olarak; Mâtürîdîler൴n Kur’ân’ın yaratılmış olduğu 
f൴kr൴n൴ ben൴msed൴kler൴ ve Allah’ın kelam sıfatını ta‘tîl ett൴kler൴ ൴ler൴ sürülmüştür. Keza mezbûr 
eserde Mâtürîdîler, Selef ak൴des൴n൴n düşmanı, sapkın, b൴d‘at ehl൴ b൴r Mürc൴e olarak 
n൴telend൴r൴lm൴ş ve mezheb൴n f൴krî nesep bağının Cehm൴yye’ye kadar uzandığı öne sürülmüştür. 
Ayrıca Mâtürîdîler g൴b൴ b൴d‘at ehl൴ k൴mselere karşı amansız olunması ve sert b൴r tutum 
takınılması gerekt൴ğ൴; aks൴ halde Ehl-൴ Sünnet’൴n baskı altına alınıp mağlup duruma düşeceğ൴ 
uyarısında da bulunulmuştur. Eserdek൴ bu sat൴r൴k d൴lden İmam Mâtürîdî de nas൴b൴n൴ almış ve o, 
Müslümanların ak൴des൴n൴ ൴fsat eden te’vîl ve ta‘tîl ehl൴n൴n s൴mge şahs൴yetler൴nden b൴r൴s൴ olarak 
n൴telend൴r൴lm൴şt൴r. Buna bağlı olarak İmam Mâtürîdî, kend൴s൴ne yönel൴k ‘alemü’l-hüdâ, reîsü 
Ehl൴’s-Sünne g൴b൴ övgü ൴çer൴kl൴ n൴telemeler൴ kes൴nl൴kle hak etmem൴şt൴r. Hal böyle olunca onun 
yazdığı tefs൴r k൴tabının adının Teʾvîlâtü Ehl൴’s-Sünne değ൴l Teʾvîlâtü Ehl൴’l-B൴daʿ olması 
gerekt൴ğ൴ ൴ler൴ sürülmüştür. 

Şemsüddîn es-Selefî tarafından kaleme alınan ʿAdâuʾl-Mâturîd൴yye l൴ʾl-ʿAkīdet൴’s-
Selef൴yye adlı bu eser, Selefî çevrelerde İmam Mâtürîdî ve Mâtürîdîl൴ğ൴ en güçlü şek൴lde 
eleşt൴ren eserlerden b൴r൴s൴ olarak tanınmasına ve üç c൴ltl൴k gen൴ş hacm൴ne rağmen göreb൴ld൴ğ൴m൴z 
kadarıyla Türk൴ye’de eserle ൴lg൴l൴ müstak൴l b൴r çalışma yapılmamıştır. Bu b൴ld൴r൴n൴n temel amacı 
eserde İmam Mâtürîdî’ye yönelt൴len eleşt൴r൴ler൴n kr൴t൴ğ൴n൴ yapmaktan z൴yade eserle ൴lg൴l൴ 
l൴teratürdek൴ boşluğa d൴kkat çekmek ve onu akadem൴k cam൴anın ൴lg൴s൴ne sunmaktır. Bu yüzden 
b൴ld൴r൴de bet൴mley൴c൴ b൴r yöntem kullanılmış, buna bağlı olarak önce Şemsüddîn es-Selefî’n൴n 
b൴yograf൴s൴ne yer ver൴lm൴şt൴r. Ardından müell൴f൴n eser൴ kısaca tanıtılmış ve eserde İmam 
Mâtürîdî’n൴n algılanma b൴ç൴m൴ tasv൴r ed൴lm൴şt൴r. Son olarak müell൴f൴n İmam Mâtürîdî algısı, 
Kur’ân’ın mah൴yet൴ bağlamında ona yöneltt൴ğ൴ eleşt൴r൴ler üzer൴nden göster൴lmeye çalışılmıştır.  

Anahtar Kel൴meler: Tefs൴r, İmam Mâtürîdî, Kur’ân’ın Mah൴yet൴, Selefîl൴k 



 

34 
 

İMAM MÂTURÎDÎ’NİN BAZI TASAVVUFÎ KAVRAMLARA BAKIŞI 

Prof. Dr. Ahmet YILDIRIM 

Ankara Yıldırım Beyazıt Ün൴vers൴tes൴ İlah൴yat Fakültes൴ 

ay൴ld൴r൴m2000@hotma൴l.com 

 

İmam Mâturîdî çok yönlü şahs൴yet ve al൴m olmakla b൴rl൴kte, farklı düşünce ve 
anlayışlarıyla düşünce dünyamıza çok öneml൴ katkılar sunmuştur. Geçm൴şte olduğu g൴b൴ 
günümüzde de onun doğru tanınması ve b൴l൴nmes൴, gen൴ş k൴tlelere daha etk൴n b൴r şek൴lde 
sunulması faydalı ve öneml൴d൴r. O meşhur eser൴ Te’v൴lâtu’l-Kur’an pek çok yönden 
değerlend൴rmey൴ hak etmekted൴r. Bu ൴t൴barla İmam Mâturîdî, genel kavramalar b൴rl൴kte bazı 
tasavvufî sayılab൴lecek kavramlara yer ver൴ld൴ğ൴ görülmekted൴r. Bu bağlamda İmam 
Mâturîdî’n൴n d൴n ve ahlak eksenl൴ h൴kmete dayalı zühd ve tasavvuf anlayışıyla b൴rl൴kte bazı 
tasavvufî kavramlara bakışı önem arzetmekted൴r. Bunun günümüz ൴nsanının anlamsızlık 
sorununa ve düşünce dünyasına çözüm sunab൴lecek b൴r potans൴yele sah൴p olduğunu 
söyleyeb൴l൴r൴z. Dolayısıyla İmam Mâturîdî’n൴n eser൴nde tasavvufî kavramlarla ൴lg൴l൴ olarak zühd 
ve takva, sabır, şükür, rıza, z൴k൴r, (Allah aşkı), r൴yazat (nefs mücahades൴), velayet g൴b൴ 
kavramlarla ൴lg൴l൴ ortaya koyduğu görüşler൴n özgün ve öneml൴ olduğu düşünces൴ndey൴z. Örnek 
olarak z൴kredecek olursak zühd hakkında o, özetle farklı sayılab൴lecek şu bakış açısını ‘Allah'ı 
z൴kretmekten ve ebed൴ mutluluğa ulaşmaya angel olacağı düşünces൴yle madd൴ şeylere sırt 
çev൴rmen൴n yanlış olduğu’ görüşünü ortaya koyar. Sonuçta daha kes൴n net൴ceye b൴ld൴r൴n൴n 
b൴t൴m൴nde ulaşab൴lmekle b൴rl൴kte İmam Mâturîdî’n൴n eser൴nde bazı tasavvufî kavramlarla ൴lg൴l൴ 
olarak zeng൴n ver൴ler sunduğunu söylemek mümkündür. 

Bu yüzden onun bu tür düşünce ve görüşler൴n൴n daha kapsamlı ൴ncelenmes൴ noktasında, 
b൴zde bu tebl൴ğde onun düşünce dünyasında yer alan bazı tasavvufî kavramlar üzer൴nde 
durarak bu konulardak൴ anlayış ve düşünceler൴n൴ ortaya koymaya çalışacağız. Konu müell൴f ve 
eser൴ kapsamında n൴tel yöntemle ൴ncelecekt൴r. 

Anahtar Kel൴meler: Mâtur൴dî, Zühd, Tasavvuf, Tasavvufî Bazı Kavramlar. 

 

  



 

35 
 

GÜNÜMÜZ ÜRDÜN’ÜNDE HANEFÎ-MÂTURÎDÎLİK:  
KURUMSAL AKADEMİK VE TOPLUMSAL YANSIMALAR 

Enes Rıdvan YILMAZ 

The World Islamıc Scıences & Educatıon Unıversıty 

e.rdvnylmz@gma൴l.com 

 

Bu araştırma, günümüz Ürdün’ünde Hanefî-Mâturîdî kelâm geleneğ൴n൴n nasıl 
algılandığını ൴ncelemekte ve bu geleneğ൴n kurumsal, akadem൴k ve toplumsal yansımalarını ele 
almaktadır. Öncel൴kle Ürdün’ün resmî kurumlarında, özell൴kle Vakıflar Bakanlığı ve İftâ 
Müdürlüğü çerçeves൴nde Hanefî-Mâturîdî anlayışa yaklaşım b൴ç൴mler൴ ele alınmış; hutbe 
k൴tapçıkları, resmî yayınlar ve “Amman Mesajı” g൴b൴ met൴nler üzer൴nden bu geleneğ൴n nasıl 
tems൴l ed൴ld൴ğ൴ ൴ncelenm൴şt൴r. İk൴nc൴ olarak, akadem൴k boyutta Ürdün Ün൴vers൴tes൴ ve 
Uluslararası İslâmî İl൴mler Ün൴vers൴tes൴ g൴b൴ yükseköğret൴m kurumlarının kelâm anab൴l൴m 
dallarında Hanefî-Mâturîdîl൴ğe ne şek൴lde yer ver൴ld൴ğ൴, okutulan klas൴k eserler arasında 
özell൴kle al-Nasafī’n൴n ʿAqāʾ൴d’൴ ve al-Taftāzānī’n൴n şerh൴, Mollā ʿAlī al-Qārī’n൴n Davʾ al-
Maʿālī fī Şarḥ Badʾ al-Amālī’s൴ ve Ibn al-Humām’ın al-Musāyara’sının bulunduğu ve bu 
geleneğe da൴r yüksek l൴sans ve doktora tezler൴nde hang൴ yönler൴n öne çıkarıldığı araştırılmıştır. 
Üçüncü olarak, toplumsal boyutta medrese usulü eğ൴t൴m veren vakıflar ve özel ders halkaları 
mercek altına alınmış, bu halkalarda da aynı şek൴lde al-Nasafī’n൴n ʿAqāʾ൴d’൴, al-Taftāzānī’n൴n 
şerh൴, Mollā ʿAlī al-Qārī’n൴n Davʾ al-Maʿālī’s൴ ve Ibn al-Humām’ın al-Musāyara’sı g൴b൴ 
eserler൴n okutulduğu tesp൴t ed൴lm൴şt൴r. Araştırmanın önem൴, Ürdün’dek൴ Hanefî-Mâturîdî 
geleneğ൴n güncel b൴r tasv൴r൴n൴ sunması, l൴teratürde yeter൴nce ൴şlenmem൴ş b൴r boşluğu doldurması 
ve aynı zamanda bölgedek൴ d൴nî k൴ml൴k tartışmalarında bu geleneğ൴n rolünü açığa çıkarmasıdır. 
Yöntem bakımından araştırma n൴tel tekn൴klere dayanmaktadır; müfredatlar, tezler, makaleler, 
hutbeler ve resmî belgeler üzer൴nde yapılan doküman ve ൴çer൴k anal൴z൴ ൴le elde ed൴len ver൴ler 
çözümlenm൴ş, ayrıca alan gözlemler൴ ve ün൴vers൴te hocalarıyla gerçekleşt൴r൴len yarı 
yapılandırılmış mülakatlar yoluyla bulgular desteklenm൴şt൴r. Sonuçlar, Hanefî-Mâturîdî 
geleneğ൴n൴n günümüz Ürdün’ünde yalnızca akadem൴k çevrelerde değ൴l, resmî kurumlar ve 
toplumsal yapılarda da güçlü b൴ç൴mde varlığını sürdürdüğünü göstermekted൴r. Bu gelenek 
özell൴kle klas൴k eserler൴n ve şerhler൴n ders halkalarında hâlen okutulması, ün൴vers൴telerde 
Mâturîdîl൴k üzer൴ne araştırmaların teşv൴k ed൴lmes൴ ve kurumsal düzeyde bu m൴rasın “ılımlı 
İslâm” söylem൴yle ൴l൴şk൴lend൴r൴lmes൴ bakımından d൴kkat çekmekted൴r. Bununla b൴rl൴kte, Hanefî-
Mâturîdîl൴k çoğu zaman Eşʿarîl൴k ൴le b൴rl൴kte anılmakta, mezhepler arasındak൴ farklılıklar 
bel൴rg൴n b൴ç൴mde ortaya konmamakta ve genell൴kle “Ehl-൴ Sünnet kelâmı” şems൴yes൴ altında 
b൴rl൴kte değerlend൴r൴lmekted൴r. Bu durum hem akadem൴k hem de toplumsal algıların anlaşılması 
açısından öneml൴ b൴r katkı sunmakta ve gelecekte yapılacak karşılaştırmalı araştırmalara zem൴n 
hazırlamaktadır. 

Anahtar Kel൴meler: Māturīdīl൴k, Ürdün, Ḥanafī-Māturīdī gelenek, Kelām, İslāmî 
eğ൴t൴m 

 

 

 

 

 



 

36 
 

 

SEMPOZYUM BİLİM KURULU 
 

Prof. Dr. Hüseyin YILMAZ, Selçuk Üniversitesi Rektörü, TÜRKİYE 

Prof. Dr. Yusuf ACAR, Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dekanı, TÜRKİYE 

Prof. Dr. Jamaleddin KARİMOV, Halkara İslam Üniversitesi İmam Matüridi Araştırmaları Enstitüsü Müdürü, 

ÖZBEKİSTAN 

Prof. Dr. Recep TUZCU, Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, TÜRKİYE 

Prof. Dr. Davranbek MAKSUDOV, Özbekistan Diyanet İşleri Başkan Yardımcısı, ÖZBEKİSTAN 

Prof. Dr. Ramazan ALTINTAŞ, Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, TÜRKİYE 

Prof. Dr. Abdelaziz BERGHOUT, IIU Malaysia, MALEZYA 

Prof. Dr. Abdus Samad Antonio Romero ROMAN, Endülüs Araştırma Fakültesi, İSPANYA 

Prof. Dr. Hüseyin AYDIN, Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, TÜRKİYE 

Prof. Dr. Ashirbek MUMINOV, The L.N.G. Eurasian National Üniversitesi, KAZAKİSTAN 

Prof. Dr. Sefa BARDAKÇI, Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, TÜRKİYE 

Prof. Tarig Elnour Hadi HASSAN, Nileyn Üniversitesi, SUDAN 

Prof. Dr. Mithat ESER, Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, TÜRKİYE 

Doç. Dr. M. Raşit AKPINAR, Selçuk Üniversitesi İmâm Mâtürîdî ve Mâtürîdîlik Araştırma Merkezi Müdürü, 

TÜRKİYE 

Doç. Dr. Zaylabidin ACİMAMATOV, Oş Devlet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, KIRGIZISTAN 

Doç. Dr. Abdin CHANDE, Adelphi Üniversitesi, ABD 

Doç. Dr. Abdilaziz KALBERDİEV, Oş Devlet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, KIRGIZISTAN 

Doç. Dr. Ali Jusubaliev, Oş Devlet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, KIRGIZISTAN 

Dr. Komiljon Shermuxamedov, İmam Maturidi Uluslararası Bilimsel Araştırma Merkezi, ÖZBEKİSTAN 

Dr. Öğr. Üyesi Sami BAYRAKÇI, TİMAV Başkanı, TÜRKİYE 

Dr. Abdullatif Allaqulov, İmam Maturidi Uluslararası Bilimsel Araştırma Merkezi, ÖZBEKİSTAN 

Dr. Ahmad ALI, Abdul Wali Khan Üniversitesi, Mardan, PAKİSTAN 

Dr. Inam Ul HAQ, Uluslararası Riphah Üniversitesi, PAKİSTAN 

Dr. Oybek Sotvoldiyev, İmam Maturidi Uluslararası Bilimsel Araştırma Merkezi, ÖZBEKİSTAN 

Dr. Saliha KEBBABÎ, Kostantiniyye 3 Salah Boubnider Üniversitesi, CEZAYİR 

Dr. Sıdk SALLAMI, Zeytune Üniversitesi, TUNUS 

 

 

SEKRETARYA 

Arş. Gör. Osman ARABACI (Selçuk Üniversitesi) 

Arş. Gör. Muhammet Ali DENİZ (Selçuk Üniversitesi) 



 

 
 

 

SEMPOZYUM PROGRAMI 

 

21 KASIM 2025 CUMA  
Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Konferans Salonu 

 

Açılış ve Selamlama Konuşmaları 

09:30-10:15 

 

Kur’ân-ı Kerîm Tilâveti 

Öğr. Gör. Dr. Süleyman KILIÇ 

Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

 

 

PROTOKOL KONUŞMALARI 

Prof. Dr. Yusuf ACAR 

Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dekanı 

 

Dr. Komiljon SHERMUXAMEDOV  

İmam Matüridi Uluslararası Bilimsel Araştırma Merkezi Müdürü 

 

Prof. Dr. Ali ÖGE 

Konya İl Müftüsü 

 

Prof. Dr. Hüseyin YILMAZ 

Selçuk Üniversitesi Rektörü 

 

İbrahim AKIN 

Konya Valisi  



 

 
 

       İlah൴yat 
Fakültes൴ 

      
Konferans Salonu 

 

AÇILIŞ KONFERANSI  (10:30-11:30) 

“TÜRK DÜNYASI İDEALLERİ VE İMKANLAR" 

Binali Yıldırım 

Türk Devletleri Teşkilatı Aksakallar Heyeti Başkanı 

 

I. OTURUM  14:00-15:30 

 

Oturum Başkanı / Chair: Prof. Dr. Hüseyin AYDIN 

Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi  

 

Prof. Dr. Talip Türcan   

Necmettin Erbakan Üniversitesi Hukuk Fakültesi  

el-Mâturîdî’nin Şer’îlik Anlayışı 

 

Dr. Öğr. Üyesi Abdulmalik Tuychibaev 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Hanefi Fakihlerinden Ahmed b. Musa Keşşi ve Nevazil İlmine Katkıları 
 

Dr. Komiljon Shermuxamedov   

İmam Matüridi Uluslararası Araştırma Merkezi  

Yeni Özbekistanda İmam Mâturidi Mirası 

 

Dr. Zeynep Büşra Özdemir 

Bolu Abant İzzet Baysal Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Cumhuriyet’in İlk Yıllarında Farklı Kimliklerin Buluşma Noktası: Mâtürîdîlik 

 

Dr. F. Sümeyye Kılaç 

Hatay Mustafa Kemal Üniversitesi /İlahiyat Fakültesi  

Farklı Coğrafya Aynı Yorum: Memlük Dönemi Hanefî Literatüründe Marifetullahın 
Vücûbu -Menâru’l-Envâr Şerhleri- 



 

 
 

 

II. OTURUM  16:00-17:30 

 

Oturum Başkanı / Chair: Prof. Dr. Sefa BARDAKÇI 

Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Doç. Dr. Süleyman Narol 

Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Günümüz Tefsir Faaliyetlerine Yön Veren Bir Bakış Açısı: Mâturîdî’ye Göre Kur’an 
Yorumlarında Kesin Olmayan Görüş ve Gereksiz Bilgi 

 

Dr. Süleyman Kılıç 

Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Mâturîdî’nin Şâz Kıraatlere Yaklaşımı: Te’vîlâtü’l-Ḳur’ân Özelinde 

 

Dr. Oybek Sotvoldiyev  

İmam Matüridi Uluslararası Araştırma Merkezi  

Sufi Allahyar’ın "Sabot al-Ajizin" Eserinde Maturidi Doktrininin Yansıması 

 

Dr. Öğr. Üyesi Kemel Fettuh 

Karabük Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Maturidi Düşüncesinde Hadis Yorumlama Metodolojisi ve Çağdaş Sorunların 
Çözümündeki Rolü 

 

Doç. Dr. Mustafa Yüceer 

Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Hanefî-Mâtürîdî Düşünce Geleneği Çerçevesinde Ömer Nasûhî Bilmen’in Fıkıh ve Kelâm 
Eserlerinde Hadis Kullanımı 

  



 

 
 

       İlah൴yat 
Fakültes൴ 

    Toplantı 
Odası 

III. OTURUM  16:00-17:30 
 

Oturum Başkanı / Chair: Prof. Dr. Hüseyin YILMAZ 

Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Prof. Dr. Bayram Dalkılıç  

Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi

Mâturîdî’nin, Din Dilinin Anlaşılmasına İlişkin Ebû Hanîfe’nin Görüşlerini Aktarma, 
Yorumlama, Değerlendirme Yöntemi ile Günümüze Işık Tutması 

 

Dr. Öğr. Üyesi Kayhan Özaykal  

İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi  

Mâtürîdî’nin Mu‘tezilî Mirasla Hesaplaşması: Kavramsal Filtrasyon ve Günümüz İçin Bir 
Yöntem Modeli 

 

Arş. Gör. Burhan Başarslan 

Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Maturidi Ahlak Ontolojisinde Ahlaki Değer Sorunu 

 

Dr. Öğr. Üyesi Ali Karakoyunluoğlu 

Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Mevlânâ’da “Ölmeden Önce Ölmek”: Türk Düşünce Geleneğinde Ahlâkî Dönüşüme Dair 
Bir Yaklaşım 

 

Gulzodakhon Khurmukhamedova 

Selçuk Üniversitesi Yüksek Lisans Öğrencisi 

Şeyh Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf’un Mâturîdîliğe Ait Çalışmaları 

  



 

 
 

ONLİN
E SUNUMLAR 

22 KASIM 2025 CUMARTESİ 
   

IV. OTURUM: 09:00-10:30 
 

Oturum Başkanı / Chair: Prof. Dr. Recep TUZCU 

Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Prof. Dr. Ali Duman 

İnönü Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dünyada ve Türk Dünyasında Bugünün ve Geleceğin Şekillenmesinde Hanefi Yöntemin 
Önemi 

 

Doç. Dr. Otabek Muhammadiyev 

İmam Buhari Uluslararası Araştırma Merkezi 

Çakardize Mezarlığı Tarihi 

 

Doç.Dr. Mehrojiddin Amonov  

İmam Buhari Uluslararası Araştırma Merkezi 

Mâturidilik Doktrini Öncüsü Sufi Allahyar 

 

Doç. Dr. Osman Nedim Yektar 

Namık Kemal Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Hanefî Hadis Algısı ve Vahdet 

 

Doç. Dr. Mehmet Nuri Güler 

Kıbrıs Yakın Doğu Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi 

Hanefî-Mâtürîdî Düşüncenin Siyaset Anlayışı 
  



 

 
 

V. OTURUM: 10:30-12:00 
 

Oturum Başkanı / Chair: Doç. Dr. Ömer Ali YILDIRIM 

Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

 

Dr. Öğr. Üyesi Hacer Ergin Özkan  

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Sosyal Epistemoloji Perspektifinden Tanıklık ve Haber: Mâtürîdî–İbn Sînâ Mukayesesi 

 

Mahmut Ramazan Böber (Doktora Öğrencisi) 

The World Islamic Sciences and Education University / ÜRDÜN 

Gettier Problemi ve İmam Mâturîdî’nin Bilgi Tanımı: Karşılaştırmalı Bir Epistemoloji 
İncelemesi 

 

Dr. Öğr. Üyesi Tuğba Günal 

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Ebû Mansûr El-Mâtürîdî’nin Antropolojisinin Yanlış Okunuşu Üzerine Bir Tespit 

 

Dr. Öğr. Üyesi Samet Şenel  

Trabzon Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Bilgiyi Cehaletle Tartmak: Mâtürîdî’nin Kitâbü’t-Tevhîd’ine Cehalet Kavramı Üzerinden Bir 
İnceleme 

 

Ahmet Yanar (Doktora Öğrencisi) 

Dokuz Eylül Üniversitesi 

Teoloji ile Din Eğitimi Arasındaki Etkileşim: Mâtürîdî Düşüncesinden Bir Yorum 
  



 

 
 

VI. OTURUM: 12:00-13:30 

 

Oturum Başkanı / Chair: Prof. Dr. İbrahim IŞITAN 

Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Doç. Dr. Veysel Gengil 

Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Çağdaş Sorunlara Gelenekten Yanıtlar: Mâtürîdî’nin Te’vîlâtü’l-Kur’ân’da Yaratılışla İlgili 
Temel Sorulara Cevapları 

 

Dr. Öğr. Üyesi Esat Sabırlı  

Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi  

Çağdaş Dönem Selefî Düşüncede İmam Mâtürîdî Algısı (ʿAdâuʾl-Mâturîdiyye liʾl-
ʿAkīdeti’s-Selefiyye Adlı Eserde İmam Mâtürîdî’nin Kur’ân’ın Mahiyetiyle İlgili Görüşlerine 
Yöneltilen Eleştiriler Özelinde) 

 

Prof. Dr. Ahmet Yıldırım 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

İmam Mâturîdî’nin Bazı Tasavvufî Kavramlara Bakışı 

 

Enes Rıdvan Yılmaz (Doktora Öğrencisi) 

The World Islamıc Scıences & Educatıon Unıversıty (WISE) 

Günümüz Ürdün’ünde Hanefî-Mâturîdîlik: Kurumsal Akademik ve Toplumsal Yansımalar 
 

 

 

KAPANIŞ ve DEĞERLENDİRME  (13:30) 

CLOSING AND EVALUATION      

 
 

 

 

 

 



 

 
 

 

 

 


